
PROFIL THEMATIQUE

La Bible



PROFIL THEMATIQUE

Quelques principes 
pour comprendre 

la bible

Version 1 - 15.02.2024

Première publication allemande, 10.12.2019

© Eglise Viva Suisse
Hauentalstrasse 138, 8200 Schaffhouse

www.egliseviva.ch



4 5

La Bible est le fondement de notre vie et de notre foi. Chaque généra-
tion doit réaffi rmer son attitude à l'égard de la Bible.1 Ce profi l théma-
tique montre comment nous voulons comprendre la Bible et l'appliquer 
à la vie.2  Il incombe à la direction de Eglise Viva Suisse de décider de la 
manière dont l'association des églises se prononce en cas de divergen-
ces d'opinion.3 Ce profi l thématique est structuré comme suit :

Résumé de nos 10 principes

Une vue d'ensemble sur une double page

Page 6

Explication détaillée de nos 10 principes 
directeurs

Prends connaissance de nos principes et les raisons pour les-
quelles nous en arrivons à ces convictions

Page 8 

Notes de fi n

Approfondis nos explications. Vous trouverez également ici 
des renvois aux passages bibliques et la bibliographie

Page 20

Conseils pratiques pour lire la Bible

Nous t’encourageons à lire la Bible

Pagej 30



6 76 7

Les textes doivent être compris à partir de leur contexte 
et dans le cadre du canon biblique dans son ensemble.

Les textes bibliques ont été formulés dans des situations concrètes et 
doivent donc être compris dans leur époque.

L'Ancien Testament doit être compris à partir du 
Nouveau et le Nouveau Testament à partir de l'Ancien. 
Les deux doivent être compris au travers du Christ.

L'Ancien et le Nouveau Testament sont en partie des compléments pas-
sionnants, mais pas contradictoires. Le Dieu de l'Ancien Testament est le 
même que celui du Nouveau.

Les textes de la Bible doivent être compris en 
fonction de leurs genres littéraires, de leurs formes 
linguistiques et de leurs signifi cations originales.

Nous voulons comprendre les auteurs comme ils veulent être compris.

Les intentions et les principes qui sous-tendent 
les textes bibliques doivent être diff érenciés des 
applications faites à une époque et dans une culture.

Toutes les déclarations d'un texte ne sont pas toujours universellement va-
lables, mais seulement les principes et les intentions qui les sous-tendent.

La nature inéluctable des déclarations biblique-éthiques pour 
aujourd'hui est infl uencée par la question de savoir si elles sont 
restées les mêmes dans les contextes de l'époque et si elles étaient 
en harmonie ou en contradiction avec la culture de l'époque.

La Bible contient des déclarations et des enseignements qui s'appliquent 
à toutes les cultures et situations. Mais elle fait aussi des déclarations qui 
ne sont, elles, clairement destinées qu'à certaines situations.

1. Comment traiter 
la Bible ?

Nous nous réjouissons de la Bible telle que Dieu nous l'a donnée.

La Bible d'aujourd'hui est le résultat cohérent et précieux de l'histoire de Dieu 
avec nous, les humains.

En tant que chrétiens, nous suivons Jésus que nous connaissons par la Bible.

La foi chrétienne et la confi ance dans la Bible sont inséparables.

La désignation de la Bible comme « Parole de Dieu» exprime 
le fait que nous comprenons la Bible comme le discours 
de Dieu et le message inspiré de Dieu pour nous.

Jésus et les auteurs du Nouveau Testament partent de l'inspiration divine des 
auteurs et des écrits de l'Ancien Testament. Lorsque l’église ancienne a fusionné 
les écrits du Nouveau Testament avec ceux de l'Ancien pour former une Bible, le 
Nouveau Testament a également été certifi é comme étant inspiré.

L'orientation d’après la Bible est une attitude et un objectif 
que nous poursuivons de tout notre cœur, mais ce n'est pas 
une position que nous revendiquons pour nous-mêmes.

Nous voulons nous engager dans l'unité et l'amour pour accroître les connais-
sances.

Au moyen de la Bible, Dieu veut façonner notre foi, 
notre manière de penser, d’agir et de vivre.

Mais si elle nous parle, nous affecte et façonne notre pensée et notre action, cela 
n'est possible que par l'action du Saint-Esprit.

N
ou

s 
co

ns
id

ér
on

s 
le

 c
on

te
xt

e 
Le

s 
dé

cl
ar

at
io

ns
 

so
nt

-e
lle

s 
un

ifo
rm

es
?

N
ou

s 
te

no
ns

 c
om

pt
e 

de
 

l'i
nt

en
tio

n 
de

 la
 d

éc
la

ra
ti

on
 

2. Comment comprenons-
nous la Bible ?



8 9

teur du monde. Néanmoins, on peut nier son existence.8 De plus, 
Dieu se montre en Jésus-Christ, qui s'est humilié en tant qu'être hu-
main au point qu’il était possible de le rejeter et le crucifi er. Même 
avant et après Jésus-Christ, Dieu se révèle à travers la Bible. Malgré 
toute son inspiration, elle porte aussi des traits humains.9

La Bible n'est pas un seul livre, mais toute une bibliothèque10 de 
6611 livres différents.12 Ceux-ci ont été écrits sur plusieurs siècles 
par des auteurs vivant dans des cultures et des situations variées. 
La Bible rapporte des expériences très différentes faites avec Dieu 
et ouvre des perspectives qui nous donnent aujourd'hui une image 
qui peut comporter des tensions. Cette particularité de la Bible n'est 
pas à déplorer ni une preuve de son imperfection mais elle en fait 
sa richesse et sa beauté. La Bible est telle que Dieu l'a voulue et 
telle qu'elle correspond à sa nature même. La Bible nous montre 
comment Dieu, par amour, se penche toujours vers nous, êtres hu-
mains, nous interpelle et interagit avec notre histoire. La Bible, telle 
que nous l'avons aujourd'hui, est le résultat cohérent et précieux 
de l'histoire de Dieu avec nous, les êtres humains. La forme de 
la Bible est une expression de l'amour et de l'humilité de Dieu.13

2 En tant que chrétiens, nous 
suivons Jésus-Christ, que nous 
connaissons par la Bible.

La foi chrétienne commence avec l'événement de la résurrection de 
Jésus-Christ.14 Sa crucifi xion et sa résurrection sont les fondements 
de la foi chrétienne (solus Christus, Christ seul) et ils se sont pro-
duits conformément aux Ecritures de l'Ancien Testament.15 

Les chrétiens existaient déjà avant la formation du canon biblique 
tel que nous le connaissons aujourd'hui.16 Mais depuis que les té-
moins oculaires de la résurrection et les apôtres sont morts, il y a 
longtemps, la Bible est resté le seul fondement fi able de toute la 

Ces principes directeurs sont complémentaires et doivent être considé-
rés comme un ensemble. Ils vont maintenant être expliqués plus en dé-
tail. Dans les notes de fi n de chapitre, vous trouverez des explications, 
des références à des passages de la Bible et des renvois à des sources. 

1 Nous nous réjouissons dans la Bible 
telle que Dieu nous l'a donnée.4

La Bible est une œuvre fascinante et monumentale qui peut facile-
ment rivaliser avec n'importe quel autre livre, opéra ou fi lm produit 
à grand budget. La Bible est une formidable mise en scène allant 
de la création à la nouvelle création.5 Elle donne une vision glo-
bale de Dieu et de l'histoire du monde. Le fi l rouge de sa mise en 
scène est visible dans divers « actes ». Par exemple : la création ; 
la chute de l'homme et le début de l’histoire ; l'histoire du peuple 
d'Israël de l'Ancien Testament ; la vie, la mort et la résurrection de 
Jésus-Christ ; l'expansion mondiale de l’église ; l'achèvement de 
l'histoire mondiale et la nouvelle création qui suit. - Tous les textes 
bibliques acquièrent leur signifi cation dans le cadre de cette mé-
tanarrative. Jésus-Christ est le point pivot de cette mise en scène. 
Chaque « acte » contient des déclarations théologiques valables 
pour tous les temps.6 Ceci dit, il existe des différences entre ces 
« actes », que ce soit dans la culture, la société et la « stratégie di-
vine » dans les rapports avec les humains,7 de sorte que toutes les 
déclarations ne s'appliquent pas à toutes les époques.
Dans l'histoire du monde, Dieu s'est révélé trois fois de manière 
fondamentale - en dehors de révélations spéciales, par exemple par 
des miracles, par des contacts personnels avec des personnes ou 
par l'action de son Esprit. Chaque fois, il s'est limité et humilié par 
amour pour nous, les êtres humains. Ainsi, il vous est possible de 
croire en Dieu, si vous êtes prêt à le faire. Mais vous n'êtes pas obli-
gé de croire en lui. En tout premier, Dieu se montre comme le créa-



10 11

des auteurs et des Écritures de l'Ancien Testament est un acquis. 
Le Nouveau Testament explique que toute l'Écriture hébraïque34 est 
« inspirée » par Dieu (inspiration totale35) et que Dieu a inspiré les 
auteurs de l'Ancien Testament (inspiration personnelle36). 
Jésus-Christ a confi é son message spécifi quement aux apôtres.37

Leur tâche était de transmettre son enseignement38 « et ainsi de po-
ser les fondements de l'Église du Nouveau Testament ».39 Les écrits 
qui pouvaient être retracés jusqu'aux apôtres ont été incorpo-
rés dans le Nouveau Testament par l'Église ancienne.40 Lorsque 
l'Église ancienne a réuni les écrits du Nouveau Testament à ceux 
de l'Ancien pour ne former qu’une seule Bible, le Nouveau Tes-
tament a également été certifi é comme inspiré.41 L'autorité du 
Nouveau Testament a été liée à celle de l'Ancien Testament.42 Nous 
recevons les écrits du Nouveau Testament des mains de l’Eglise 
primitive. Celle-ci n'a pas créé le canon du Nouveau Testament, 
mais il lui a été transmis et elle l’a reconnu.43 Le canon du Nouveau 
Testament est, en ce qui concerne son autorité, « au niveau des 
confessions de l'Église ancienne ».44

L'inspiration de la Bible, à quelques exceptions près45 ne doit pas 
être comprise dans le sens d'une dictée divine dans laquelle les au-
teurs n’auraient aucune importance. Les différences dans le choix 
des mots et le style d'écriture indiquent une coloration personnelle.46

En partie, les auteurs choisissent leurs thèmes..47 Certains passages 
sont personnels48, émotionnels49 et privés.50 Cela signifi e : l'Esprit 
de Dieu qui agit dans l'inspiration rend vivant51 et ne fait pas fi  
des hommes, mais les implique complètement.52 Les auteurs ne 
sont pas dégradés en « machines à écrire ».53 Dieu ne contourne pas 
la pensée et la formulation humaines, mais les sanctifi e et fait appel 
à des personnes en les utilisant avec leurs dons et limites.54 L'Esprit 
de Dieu ne rend pas les gens muets, mais les fait parler.55

Par la Bible, Dieu veut communiquer et se révéler.56 Par elle, Dieu 
communique son point de vue sur les questions de notre relation avec 
lui, notre vie les uns avec les autres et notre relation avec la création.57

En ce sens, nous comprenons l'engagement de Lausanne :58 « Nous 

doctrine chrétienne (sola scriptura, l'Écriture seule). Nous connais-
sons Dieu et Jésus-Christ grâce à la Bible.17 La foi chrétienne et la 
confi ance en la Bible ne peuvent être séparées.18 La foi chrétienne 
est basée sur la naissance, la vie, la mort et la résurrection de Jé-
sus-Christ, telles que décrites dans les écritures bibliques.19

3 La désignation de la Bible comme 
« Parole de Dieu » exprime le 
fait que, pour nous, la Bible est 
ce que Dieu dit et qu’elle est le 
message inspiré de Dieu.20

Tant Jésus-Christ que les auteurs du Nouveau Testament tiennent 
l'Ancien Testament en très haute estime. Jésus se réfère à plusieurs 
reprises aux récits des Écritures hébraïques.21 Avec le « double com-
mandement de l'amour »22 22 et la « règle d'or »23 Jésus résume 
les Écritures hébraïques et les traite comme une unité..24 Il dit de 
l'Ancien Testament que c’est une « instruction »,25 « L'Écriture »26

et « la Parole de Dieu ».27 Jésus déclare que l'Ancien Testament ne 
peut être abrogé 28 abrogé et qu'il témoigne de lui.29 La mort et la 
résurrection de Jésus, et bien d'autres choses encore dans sa vie, se 
sont produites non seulement comme il est écrit, mais parce qu'elles 
étaient déjà ainsi annoncées par Dieu dans l'Écriture et devaient 
donc se produire de cette manière.30 Jésus témoigne en faveur de 
l'autorité de l'Ancien Testament et les Écritures hébraïques à leur 
tour31 témoignent en faveur de sa fi abilité. 
Comme Jésus, les auteurs des Écritures du Nouveau Testament se 
réfèrent également aux rapports documentés dans les Écritures hé-
braïques.32 Les apôtres confi rment les aspects centraux de leur pro-
clamation par des références à l'Ancien Testament et à son autori-
té.33 Pour les auteurs du Nouveau Testament, l'inspiration divine 



12 13

des questions qui se sont posées dans les circonstances concrètes 
de l'époque.66 Les écarts dans le temps, dans les valeurs sociales 
et culturelles peuvent facilement conduire à une mauvaise com-
préhension des déclarations bibliques.67

Chaque personne lit la Bible à travers ses « lunettes » teintes par ses 
expériences et connaissances. Il y a donc le danger que nous discer-
nions des intentions qui sont étrangères au texte ou que nous sup-
primions des pensées qui y sont.68 Ainsi, tout lecteur de la Bible peut 
involontairement devenir un « critique de la Bible » s'il ne laisse pas 
la Bible dire ce qu'elle veut exprimer.69 Il peut facilement arriver, lors 
de discussions, que nous ne défendions pas le message du texte bi-
blique, mais plutôt notre compréhension du texte biblique.70 Même si 
nous professons tous ensemble notre foi dans la Bible et appliquons 
certains principes d'interprétation (comme nous le faisons ici), diffé-
rentes interprétations peuvent encore se présenter. Une confession 
commune ne garantit pas une compréhension uniforme de la Bible.71

Nous ne reconnaîtrons et ne comprendrons jamais pleinement Dieu 
et ses actions.72 Gottes Wahrheit ist umfassend und vollkommen.73

La vérité de Dieu est complète et parfaite..74 C’est ensemble, dans 
l'unité et l'amour que nous nous efforcerons de grandir en connais-
sance.75 Les lignes directrices suivantes veulent nous être une aide.

5 Les textes bibliques doivent être 
compris à partir de leur contexte ainsi 
que de l'ensemble du canon biblique.

En tant qu’« Écriture »76 la Bible forme une unité et, en même temps, 
une diversité lorsqu’il est parlé « des Écritures ».77 L'unité ne doit pas 
être mise en avant au détriment de la diversité, ni vice versa.78 

Chaque texte doit être compris dans son contexte.79 La signifi ca-
tion de mots et de passages découle des contextes plus larges dans 
lesquels ils se trouvent.80 Nous considérons la Bible entière comme 

affi rmons l’inspiration divine, la vérité et l’autorité de l’Écriture, l’An-
cien et le Nouveau Testament, dans sa totalité... Elle est … l’unique 
règle infaillible de foi et de vie. … Le message de la Bible s’adresse à 
l’humanité entière car la révélation de Dieu dans le Christ, telle que 
nous la trouvons dans l’Écriture, ne saurait changer. »
Lorsque nous déclarons que toute la Bible est la Parole de Dieu et non 
pas qu’elle contient ici ou là la Parole de Dieu, nous exprimons que nous 
voulons être interpellés par Dieu à travers tous les textes de la Bible.

4 Lorsque nous disons vouloir nous 
orienter d’après la Bible, c’est là 
une attitude et un objectif que nous 
poursuivons de tout notre cœur, mais 
ce n'est pas une position que nous 
revendiquons pour nous-mêmes.59

Nous voulons nous orienter dans notre vie et notre foi d’après la Bible 
parce que nous pensons que c’est une façon de vivre en disciple de Jé-
sus. Nous savons que nous sommes profondément marqués par notre 
culture60 nos lacunes61 et notre « surdité » spirituelle.62 C'est pourquoi 
nous voulons faire tous nos efforts afi n d’être toujours fi dèles à la 
Bible, d’interpréter et d’appliquer correctement les textes bibliques.63

Nous croyons que la Bible a été écrite pour nous, bien qu’à l'ori-
gine nous n’en étions pas les premiers destinataires. Les textes 
bibliques proviennent de plusieurs époques qui diffèrent grande-
ment de celle d'aujourd'hui.64 Certains de ces textes appartiennent 
à des cultures de communication bien différentes de celles aux-
quelles nous sommes habitués. Ils utilisent parfois des images et 
des comparaisons qui nous sont étrangères. Ils restent silencieux 
lorsque nous voudrions en savoir plus, ou nous donnent des détails 
lorsqu’un résumé suffi rait.65 Les textes bibliques traitent d'abord 



14 15

mystère » a été révélé (il est question de révélation progressive),92

l'Ancien Testament doit à son tour être compris à partir du Christ.93

Le lecteur du Nouveau Testament est supposé connaître l’Ancien 
et vice-versa. L’Ancien donne au Nouveau son contexte et inver-
sement. Pour nous chrétiens, la priorité est donnée au Nouveau 
Testament et à Jésus-Christ, celui « qui suscite la foi et la mène à 
la perfection » et qui est la « Parole de Dieu » en personne.94

7 Les textes de la Bible doivent 
être compris selon leurs genres 
littéraires, leurs formes linguistiques 
et leurs intentions originales.

La Bible contient des textes de tous genres tels que l'histoire, la 
poésie, la littérature de sagesse, les prières, la prophétie, l'apoca-
lyptique et les énoncés doctrinaux. En outre, les textes contiennent 
des formes linguistiques telles que des métaphores, des paraboles, 
des typologies ou des citations de déclarations erronées.95 Les dé-
clarations doivent être interprétées en tenant compte des genres 
littéraires et des fi gures de style.96

Les coutumes littéraires des différentes époques97 doivent égale-
ment être identifi ées. Il s'agit notamment des récits non chronolo-
giques, de la disposition thématique des contenus, de la citation libre 
ou sélective, de descriptions de la nature selon les observations de 
l’époque, des exagérations rhétoriques,98 des généralisations ou ap-
proximations99 ainsi que des irrégularités de grammaire et d'ortho-
graphe. Une évaluation négative de ces coutumes sur la base de nos 
attentes logiques de notre monde occidental n'est pas admissible.100

Il est juste de comprendre un texte biblique littéralement s’il veut 
être compris ainsi vu son genre littéraire, sa forme et les manières 
de communiquer de l'époque, et cela est faux si ce n'est pas le cas.101

fournissant le contexte général, selon le principe de la Réforme : 
« l'Écriture Sainte est son propre interprète ».81 Pour l'interpréta-
tion des textes et une compréhension systématique des contextes 
bibliques, s'applique ce qui suit: l'interprétation qui correspond le 
mieux à l'ensemble des textes bibliques est à préférer.
Les textes ne sont pas liés à leurs époques dans le sens où une 
grande partie de leur contenu serait dépassée aujourd'hui. Ils ne 
sont pas non plus intemporels, c’est-à-dire que toutes les déclara-
tions sont applicables de la même manière à toutes les époques. Les 
textes bibliques ont été formulés dans des situations concrètes et 
doivent donc être compris en fonction de leur époque.82

6 L'Ancien Testament doit être 
compris à partir du Nouveau et 
le Nouveau Testament à partir de 
l'Ancien. Les deux doivent être 
compris à partir du Christ.83

Parfois l'Ancien et le Nouveau Testament mettent à jour des 
éléments qui sont en tension, mais qui ne sont pas opposés. Il 
existe comme des fi ls rouges entre l'Ancien et le Nouveau Testa-
ment (continuité). Le Dieu de l'Ancien et du Nouveau Testament 
est le même.84 Il est décrit dans ces deux parties comme saint et 
parfait,85 aimant et plein de grâce86 étant juste et juge87 Cependant, 
il y a aussi des différences entre les deux testaments (discontinui-
té). Celles-ci concernent notamment l'établissement de la « nou-
velle alliance » par Jésus88 et la défi nition et le fonctionnement du 
peuple de Dieu.89 L'Ancien Testament donne aux écrits du Nouveau 
Testament un fondement théologique et historique. Le Nouveau 
Testament doit donc être compris à partir de l'Ancien.90 Parce que 
par le Christ, l'Ancien Testament s'est accompli91 et que par lui « le 



16 17

universellement valable.109 Cela signifi e : toutes les déclarations 
d'un texte ne sont pas toujours universellement valables, mais 
seulement les principes et les intentions qui les sous-tendent.
Une déclaration peut être liée à une époque ou à une culture, mais 
en même temps elle contient une vérité universellement valable qui 
doit être reconnue.110 Ainsi, la demande répétée de se saluer avec 
le « saint baiser »,111 montre que les chrétiens devraient s’apprécier 
les uns les autres. Le principe d'estime est universel. L'application 
concrète - s'embrasser, tendre la main ou autre - peut varier en 
fonction de la situation et de la culture.112

La découverte de ces intentions et principes qui sous-tendent les 
textes ne doit pas être arbitraire, mais nécessite qu’une attention 
particulière soit accordée au contexte biblique dans son esemble. 
Cela ne relativise pas l'autorité de la Bible. Nous reconnaissons ce-
pendant que les textes bibliques ont d'abord été écrits dans des 
situations concrètes qui sont différentes de celles d'aujourd'hui.113

Le caractère de Dieu, cependant, n'est pas révélé uniquement dans 
les déclarations doctrinales et les principes spirituels. C'est précisé-
ment dans ses actions historiques que nous comprenons Dieu, qui 
il est et comment nous devons vivre.114 Trop insister sur les prin-
cipes et les déclarations doctrinales pourrait réduire la signifi cation 
importante des textes narratifs ou poétiques de la Bible.115 Ce sont 
surtout les textes historiques de la Bible et les paraboles de Jésus 
qui nous montrent la nature de Dieu et ses manières d'agir qui nous 
sont données en exemple.

A première vue, il peut y avoir des incohérences dans les textes bi-
bliques.102 Nous les comprenons comme des expressions de coutumes 
différentes en ce qui est de la précision des détails ou comme des 
« raits humains » des auteurs. D'autre part, nous voulons « vivre avec 
des tensions et des ‘contradictions’ [apparentes] et rester ouverts à 
l’idée que cela pourrait être le résultat de notre manière de penser ». 
« Nous voulons humblement supporter ce que nous percevons comme 
étant des tensions, [...] et rester ouverts à des solutions à venir »103 

« Si nous voulons respecter l'autorité des auteurs bibliques, nous 
devons les comprendre comme ils veulent être compris. »104 En 
ce sens, nous souscrivons aux mots de l'Engagement de Lausanne : 
« Elle [la Parole écrite de Dieu] est sans erreur dans tout ce qu'elle 
affi rme ».105 Les déclarations que la Bible affi rme sont fi ables, dignes 
de foi et vraies, lorsqu’elles sont comprises selon leurs contextes 
culturels, leurs genres et leurs intentions originelles.106

Au-delà de la signifi cation originale, les textes bibliques peuvent avoir 
une signifi cation symbolique ou exemplaire. Ainsi, les auteurs du Nou-
veau Testament se réfèrent parfois aux textes de l'Ancien Testament 
et leur donnent une interprétation large..107 Parce que Dieu les a inspi-
rés, la signifi cation des textes bibliques peut dépasser la compréhen-
sion limitée des écrivains humains.108 Ces nouvelles interprétations ne 
doivent pas être arbitraires, mais toujours tenir compte de l'intention 
originale de la déclaration et considérer le contexte biblique global.

8 Les intentions et les principes qui sous-
tendent les textes bibliques doivent 
être distingués des applications 
liées à l'époque ou à la culture.

Un principe universellement valable peut trouver une application 
liée à l'époque ou à la culture dans un texte qui n'est pas lui-même 



18 19

9 La nature contraignante des 
déclarations bibliques et éthiques 
pour aujourd'hui est infl uencée par la 
question de savoir si elles sont restées 
les mêmes dans tous les contextes de 
l’histoire biblique et si elles étaient 
en harmonie ou en contradiction 
avec la culture de l'époque.

La Bible contient des déclarations et des enseignements qui s'ap-
pliquent à toutes les cultures et situations (par exemple, les dix 
commandements). Mais, elle fait également des déclarations dans 
lesquelles la Bible dans son ensemble indique clairement qu'elles 
ne sont destinées qu'à certaines situations.116 Un critère pour re-
connaître cette différence est de vérifi er si la déclaration éthique 
reste la même tout au long de la Bible ou si elle change. Les évalua-
tions éthiques qui restent les mêmes dans différents contextes 
sociaux et culturels ont plus de chances d'être universellement 
valables que les déclarations qui ne produisent pas de résultat 
univoque dans la Bible.117

Un critère supplémentaire pour la nature contraignante des décla-
rations éthiques pour aujourd'hui est de savoir si les déclarations 
étaient en harmonie ou en contradiction avec l'environnement 
culturel de leur époque. Les déclarations éthiques qui contredisent 
ou dépassent la culture de leur époque ont plus de chances d'être 
généralement valables que les déclarations qui correspondent 
à la culture de l'époque. Ainsi, l'appel à aimer ses ennemis118 ou 
le devoir des maris d'aimer leurs femmes comme le Christ a aimé 
l'église119 vont bien au-delà de la culture de cette époque. Ces ex-
hortations étaient, déjà à l'époque, des traits identitaires de la com-
munauté chrétienne et le restent aujourd'hui.120 

10 Par le moyen de la Bible, Dieu 
veut façonner notre foi, nos 
pensées, actions et vies.

Tous les principes d'interprétation et manières de penser que 
nous venons de présenter sont destinés à nous aider à com-
prendre et à appliquer correctement les textes de la Bible. En 
lisant des textes bibliques, nous ne pouvons éviter de les considé-
rer avec nos idées préconçues. Cependant, en tant qu'apprenants, 
nous aimerions que les textes complètent et modifi ent notre com-
préhension, afi n que lorsque nous les regardons à nouveau, nous 
comprenions encore mieux et plus profondément le message de ces 
textes, ce qui permet de compléter et de modifi er à nouveau notre 
compréhension antérieure (spirale herméneutique121). 
L'amour pour Dieu et l'orientation d’après ses instructions sont in-
séparables.122 En tant que lecteurs de la Bible, nous voulons renou-
veler notre pensée,123 nos actions124 et notre esprit.125 La Bible ne 
veut pas seulement transmettre des connaissances. Elle veut nous 
rendre aptes à la vie, nous équiper pour le ministère, former notre 
caractère, renforcer notre amour pour Dieu et les hommes. Ce fai-
sant, nous constatons souvent que la lecture de la Bible engendre 
la foi126 et que Dieu nous y rencontre.127 L'exploration des textes bi-
bliques est possible à tout un chacun. Mais lorsque la lecture nous 
interpelle personnellement, nous affecte et façonne nos pensées 
et nos actions, cela n’est possible que par l'action du Saint-Es-
prit.128

C’est ainsi que nous partageons la déclaration de l'engagement de 
Lausanne : « le Saint-Esprit continue à nous parler aujourd’hui ; dans 
chaque culture il illumine l’intelligence du peuple de Dieu afi n qu’il 
perçoive personnellement et de façon nouvelle la vérité divine et il 
révèle ainsi à l’Église entière la sagesse infi niment variée de Dieu. »



20 21

Annexe
1 Cf. « Maintenir la valeur de la Bible à un niveau élevé », prise de position de la 

FEG Suisse, 2. 
2 En faisant référence à des auteurs ou à des œuvres, nous ne faisons pas une 

déclaration fondamentale et complète à leur sujet. 
3 Cf. Ac 15. 
4 Cf. Ps 19.8-11 ; 119.162. 
5 On parle aussi de l'« histoire du salut », de « récit principal » ou de « métarécit ». 

Cf. C. Bartholomew et Michael W. Goheen, The Drama of Scripture: Finding Our 
Place in the Biblical Story, Londres, SPCK Publishing, 2014 ; N. T. Wright, Das 
Neue Testament und das Volk Gottes, Marburg, Francke, 2011, Chapitre 5, en 
particulier la section 3, Theologie, Erzählung und Autorität, 187-192. Cf. égale-
ment l'approche visant à rendre fécond le concept du drame pour une théologie 
canonique, dans K. Vanhoozer, The Drama of Doctrine : A Canonical-Linguistic 
Approach to Christian Theology, Westminster, John Knox, 2005. 

6 Bartholomée et Goheen fournissent une introduction utile à ces vérités théolo-
giques dans leurs références littéraires et historiques. 

7 Cf. par exemple Gn 6.5-7 avec 8.21. 
8 Ro 1.20. 
9 Siegfried Kettling, Vom Umgang mit der Heiligen Schrift, 58, Theo Schneider, 

Gnadauer Kongress für evangelistische Frauenarbeit : Schritte wagen, Marburg 
et Dillenburg, 31-59. 

10 Ou un canon ou une collection. 
11 Selon la manière protestante de compter. 
12 En Grec : biblos, d'où le mot « Bible ». 
13 Cf. Phil 2.8. Heinzpeter Hempelmann, Nicht auf der Schrift, sondern unter ihr: 

Grundsätze und Grundzüge einer Hermeneutik der Demut, Lahr, Mission Lie-
benzell, 2004, 86-93. 

14 1Co 15.3-19 ; Andy Stanley, Irresistible, 298. Déjà pendant l'activité publique 
de Jésus, il y avait des personnes qui croyaient en lui en tant que Messie (Mt 
16.16 ; Mc 8.29 ; Lc 9.20 ; Jn 11.27.), ce qui pouvait être étayé par des décla-
rations de l'Ancien Testament (cf. Lc 4.18-21 et Mt 11.5 avec Es 35.5-6 ; 61.1). 
Mais entre la crucifi xion et la résurrection, cette foi s'est rapidement évaporée 
(cf. Lc 24.19-23 ; Jn 20.9 ; 1Co 15.14, 17, 19). 

15 1Co 15.4 ; Lc 24.44-46 ; Jn 5.39 ; Jn 20.9. 
16 Andy Stanley, Irresistible, 294. 
17 En plus de la Bible, il existe d'autres sources textuelles anciennes, mais elles 

n'ont pas la même force contraignante pour nous. 
18 Timothy Keller: Warum Gott? Vernünftiger Glaube oder Irrlicht der Menschheit? 

Gießen: Brunnen, 2010, 128. 
19 Eph 2.20-21. John Wenham: Jesus und die Bibel: Autorität, Kanon und Text 

des Alten und Neuen Testaments, Holzgerlingen: Hänssler, 2000, 21. 

20 Le terme « mot » est utilisé ici comme un terme collectif et pour une 
pluralité de mots, car il est également utilisé dans des formulations telles 
que « avant-propos » et « réponse », où « mot » est utilisé dans le sens 
de « déclaration » ou « message » (cf. Ro 13.9 ; Col 1.5, 25-27 ; 1Jn 2.4-5). 
Dans l'Ancien Testament, « parole du Seigneur » est un terme permanent 
(terminus technicus) pour une révélation prophétique de la parole. Gerhard 
von Rad, Theologie des Alten Testaments, Munich. Dans le Nouveau 
Testament, les Écritures hébraïques sont appelées « Parole de Dieu » (cf. 
Jn 10.34-35 ; Mc 7.13 ; Mt 19.4-5 ; cf. Ro 9.17 avec Ex 9.13-16 ; cf. Ga 3.8 
avec Gn 12.1-3). Jésus appelle ses paroles les paroles de Dieu (Jn 8.37,47), 
Paul appelle sa prédication la parole de Dieu (1Th 2.13).  

21 Jésus fait référence à la création du monde et des êtres humains (Mc 10.6-
8 ; Mt 19.4-5), Abel (Lc 11.51), Noé (Mt 24.37,39 ; Lc 17.26-27), Abraham (Jn 
8.56), Sodome et Gomorrhe (Mt 10.15 ; 11.23-24 ; Lc 10.12), Isaac et Jacob 
(Mt 8.11 ; Lc 13.28), la manne (Jn 6.31-49. 58), le serpent exalté dans le 
désert (Jn 3.14), la loi donnée par Moïse (Mt 8.4 ; 19.8 ; Mk 1.44 ; 7.10 ; 10,5 ; 
12.26 ; Lk. 5.14 ; 20.37 ; Jn 5.46 ; 7.19,22), David et les pains de proposition 
(Mt 12.3-4 ; Mc 2.25-26 ; Lc 6.3-4), David comme psalmiste (Mt 22.43 ; 
Mc 12.36 ; Lc 20,42), Salomon (Mt 6.29 ; 12.42 ; Lc 11.31 ; 12.27), Isaïe (Mc 
7.6 ; Mt 13.14), Elie (Lc 4.25-26), Elisée (Lc 4.27), Jonas (Mt 12.39-41 ; Lc 
11.29-32), Zacharie (Lc 11.51), les souffrances des prophètes (Mt 5.12 ; 13.57 ; 
21.34-36 ; 23.29-37 ; Mc 6.4 ; 12.2-5 ; Lc 4.24 ; 6.23 ; 11.47-51 ; 13.34 ; 
20,10-12, Jn 4.44 ; cf. Lc 6.26) ; John Wenham, Jesus und die Bibel, 27. 

22 Mt 22.37-40. 
23 Mt 7.12. 
24 « La loi et les prophètes » ; cf. Mt 5.17 ; 11.13 ; Lc 16.16 ; Jn 1.45 ; John 

Wenham, Jesus und die Bibel, 35-36. 
25 Jn 10.34 ; 15.25 ; cf. 12.34. Nous ne traduisons pas le mot torah par « loi » 

mais par « instruction ». Le nom torah est dérivé du verbe jara, qui dans 
cette forme verbale (hifi l) signifi e « enseigner » (cf. Ex 4.12,15 ; 24.12 ; Lév 
10.11 ; Dt 17.10). Il s'agit donc d'enseignement et d'instruction. La « loi », 
traduction communément admise, donne une fausse impression. Le mot 
est utilisé dans l’Ancien Testament de différentes manières, mais l'idée 
sous-jacente d’ « enseignement » est commune à tous. Harvey Warren, 
« Torah », 39, dans Michael Berenbaum et Fred Skolnik (eds.), Encyclopae-
dia Judaica, Vol. 20, 2e éd., Detroit, Macmillan Reference, 2007, 39-46. Cf. 
Es 2.3 ; Mi 4.2 ; Job 22.22 ; Ps 78.1 ; Pr 1.8 ; 3.1 ; 4.2 ; 6.20, 23 ; 7.2 ; 13.14 ; 
31.26 ; Es 1.10 ; 8.16, 20 ; 42.4 ; 51.4 ; Ez 7.26 ; 43.12; Zac 7.12 ; Mi 2.6-9. 

26 Lc 24.27,44-45 ; cf. Mt 21.42 ; 22.29 ; 26.54 ; Mc 12.24 ; 14.49 ; Jn 2.22 ; 
13.18 ; 19.24, 28, 36-37. 

27 Jn 10.34-35 ; Mc 7.13 ; Fritz Rienecker et Gerhard Maier, Lexikon zur Bibel, 
Wuppertal, Brockhaus, 1994, 1428. Jésus décrit un commentaire dans le 
récit de la création comme étant la parole de Dieu (Mt 19.4-5 ; Gn 2.24) 
et la parole de Moïse comme étant la parole de Dieu (Mc 7.10-13). Jésus 
affi rme d’une prophétie d'Ésaïe que « le Seigneur a parlé » (Mc 7.6 ; Es 
29.13) et déclare que David a prophétisé par le Saint-Esprit (Mc 12.36 ; cf. 
Ac 2.30 ; Mt 1.22-23 ; 22.43). John Wenham, Jesus und die Bibel, 41, 57. 



22 23

28 Jn 10.35 ; cf. Mt 5.18 ; Lc 16.17. 
29 Jn 5.39. 
30 Mt 26.54 ; 1Co 15.3-4 ; Lc 18.31 ; 22.37 ; 24.25-27; 44-49 ; Mt 5.17-18 ; 11.5-6 ; 

Jn 12.38-41 ; 15.25 ; 17.12 ; cf. Ac 17.2-3 ; 18.28 ; 26.22-24 ; 28.23-27. Stefan 
Felber, « Quellenstudien zu Schriftverständnis und Schriftgebrauch », Docu-
ments de cours donnés à la Faculté de théologie St. Chrischona, automne 2018. 

31 Outre l'Esprit (Jn 15.26 ; cf. 1Jn 5.6-9), ses œuvres (Jn 5.36 ; 10.25), le Père (Jn 
5.37 ; 8.18) et les apôtres (Jn 15.27 ; Ac 1.8). 

32 Caïn et Abel (Hé 11.4 ; 12.24 ; 1Jn 3.12 ; Jude 11), Hénoc (Hé 11.5 ; Jude 14), 
Noé (Hé 11.7 ; 1Pi 3.20 ; 2Pi 2.5), Abraham (39 fois en dehors des Évangiles), 
Melchizédek (Hé 5.6,10 ; 6.20 ; 7.1-17), Sodome et Gomorrhe et Lot (Ro 9,29 ; 
2Pi 2.6-7 ; Jude 7), Joseph (Ac 7.9-18 ; Hé 11.2), Moïse (43 fois en dehors des 
Évangiles), Koré (Jude 1), Aaron (Hé 9.4), Balaam (2Pi 2.15 ; Jude 11 ; Ap 2.14), 
Balak (Ap 2.14), Josué (Ac 7.45 ; Hé 4.8), Rahab (Hé 11.30-31) ; Jacques 2.25), 
Gédéon, Barak, Samson, Jeftéh (Hé 11.32 ; Ac 13.20), Samuel (Hé 11.32 ; Ac 
13.20), Saul (Ac 13.21), David (19 fois en dehors des évangiles, Salomon (Ac 
7.47), Élie (Ro 11.2 ; Jc 5.17), Daniel (Hé 11.33-34), Job (Hé 11.33-34), les souff-
rances des prophètes (Actes 7.52) ; Wenham, Jesus und die Bibel, 109-110. 

33 Ac 2.16-21, 25-28, 34-35 ; 3.18-26 ; 4.10-11 ; 17.2-3 ; 11 (cf. Jn 5.39) ; 18.28 ; 
26.22-24 ; 28.23-27 ; Eckhard J. Schnabel, «Die Gemeinde des Neuen Bundes 
in Kontinuität und Diskontinuität zur Gemeinde des Alten Bundes», 172, in Ger-
hard Maier (éd.), Israel in Geschichte und Gegenwart, Wuppertal, R. Brockhaus, 
Giessen: Brunnen, 1996, 147-213. Les discours de Dieu et les discours de Moïse 
sont mis en équation (1Co 9.9 ; cf. Jos 8.30-35). Il est dit que le Saint Esprit a 
parlé par l'intermédiaire de David (Ac 1.16 ; 4.25 ; cf. Ac 13.35 ; Hé 1.6-10 ; 3.7) 
et d'Isaïe (Ac 28.25 ; cf. Mt 2.17 ; Ac 2.16). Les termes « les Écritures disent » 
et « ainsi parle le Seigneur » sont traités de façon interchangeable (cf. Ro 9.17 
avec Ex 9.13-16 ; cf. Ga 3.8 avec Gn 12.1-3). John Wenham, Jesus und die 
Bibel, 112 .

34 Il est possible que des écrits du Nouveau Testament soient également inclus ; 
cf. 1Tim 5.18 ; Lc 10,7 ; Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel: Grundsätze zur 
Auslegung und Anwendung biblischer Texte: Ein offenbarungstheologischer 
Standpunkt, Hammerbrücke, Jota Publikation, 2015, 22, 103. 

35 2Tim 3.16-17 ; Gerhard Maier, Biblische Hermeneutik, Wuppertal, Brockhaus. 
1998, 100-105. 

36 2Pi 1.20-21 Gerhard Maier, Biblische Hermeneutik, 89-91. 
37 Lc 10,16. Jésus dit de ses paroles qu’elles sont paroles de Dieu (Jn 8.37-47). Il 

prie tout particulièrement pour ses apôtres, à qui il a confi é la parole du Père et 
au travers de laquelle d'autres doivent parvenir à la foi en Jésus (Jn 17.6-20). 
Jésus a instruit ses apôtres, déclarant que son Esprit Saint (cf. Ro 8.9 ; 1Pi 1.11) 
leur « rappellerait tout » ce qu'il leur avait enseigné, et « leur enseignerait 
tout » (Jn 14.26 ; 16.12-13). Ainsi, l'apôtre Paul (1Co 15.5-11 ; 2Pi 3.15) déclare 
avoir reçu l'évangile par une révélation de Jésus-Christ (Gal 1.8,11-12), que le 
Christ parle en lui (2Co13.3), que sa prédication est la parole de Dieu (1Th 2.13) 
et qu'il est enseigné par l'Esprit (1Co 2.10,13 ; 7.40 ; 14.37 ; 2Co3.5-6 ; 4.13).  

38 1Co 11.2 ; 2Th 2.15 ; 3.6 ; Jud 3,20. 
39 1Co 3.11 ; Ep 2.20 ; Ac 2.42 ; cf. Mt 16.16-18 ; Ga 2.9 ; Hé 2.2-4 ; Jacob Thies-

sen, Hermeneutik der Bibel, 71. 
40 Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 75 ; John Wenham, Jesus und die 

Bibel, 183-185 Dans ses lettres, Paul reprend de nombreuses déclarations de 
Jésus tirées des évangiles synoptiques (Matthieu, Marc et Luc, par exemple 
Ro 2.1. Lc 6.37 ; Ro 12.14.21 ; Lc 6.27-28 ; Ro 13.8-11 ; Mc 12.28-34 ; Ro 14.14, 
Mc 7.15 ; Ro 14.17, Mt 6.25. 31-33 ; 1Co 5.6, Lc 13.21 ; Mc 8.14-15 ; 1Co 7.10, Lc 
16.18 ; 1Co 9.14, Lc 10,7 ; 1Co 11.23-25 ; Mc 14.22-24 ; Lc 22.19-20 ; 1Co 13.2 ; 
Mt 17.20 ; 2Co 1.17, Mt 5.37 ; Ph 2.15, Mt 5.14 ; 1Th 5.2,4 ; Lc 12.39-40) Cela 
suggère que les rapports qui y sont contenus lui étaient connus (John Wen-
ham, Jesus und die Bibel, 182). Vers 100 après J.-C., les quatre évangiles et 
les 13 lettres de Paul (cf. aussi 2Pi 3.16) ont été établis comme fondement du 
Nouveau Testament (Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 81). La première 
liste des 27 écrits du Nouveau Testament se trouve dans la lettre de Pâques 
d'Athanase (367 après J.-C.) (Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 83). Ce 
canon a été confi rmé aux synodes d'Hippone (393 après J.-C.) et de Carthage 
(397 après J.-C.) (Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 95). 

41 Dès le début, les textes du Nouveau Testament ont été appelés « Écritures » 
et ont été mis sur un pied d'égalité avec les Écritures de l'Ancien Testament (2 
P 3.15-16 ; 1.20-21 ; cf. Col 4.16 ; cf. 1Tm 5.18 avec Lc 10.7). Déjà en 115 après 
J.-C., Polycarpe de Smyrne (12.1) cite les Psaumes et la Lettre aux Éphésiens 
comme « Écritures », dans la 2e lettre de CLémens (entre 75 et 170 après J.-
C.). Après une citation d'Isaïe, un passage de l'Évangile de Matthieu est inséré 
comme « Écriture » (2.4). Dans l'épître de Barnabé (entre 70 et 132 après 
J.-C.), un passage de l'évangile de Matthieu est appelé « écriture » (4.14). John 
Wenham, Jesus und die Bibel, 147.181. « En ce qui concerne son évangile, Jean 
utilise le terme technique 'il est écrit' (graptai) en Jn 20.30-31 [...] », expression 
utilisée par ailleurs lorsqu’on se réfère à l'Ancien Testament (Jn 8.17 ; cf. Mt 
2.5 ; 4.4,6,7,10 ; 11.10 ; 21.13 ; 26.24,31 ; Mk 1.2 ; 7.6 ; 9.12,13 ; 11.17 ; 14.21.27 ; 
Lk 2.23 ; 3.4 ; 4.4,8,10 ; Lk 7.27 ; 10.26 ; 19.46 ; 24.46 ; cf. Jn 2.17 ; 6.31.45 ; 
10.34 ; 12.14,16 ; 15.25). Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 76. 

42 Si nous mettons en doute l'autorité de l'Ancien Testament, nous mettons éga-
lement en doute l'autorité du Nouveau Testament, puisque le Nouveau Testa-
ment confi rme l'autorité de l'Ancien Testament et que le Nouveau Testament, 
comme l'Ancien Testament, est appelé « Ecriture ». 

43 Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 78, 82. Compte rendu détaillé de la ge-
nèse du canon du Nouveau Testament. Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 
71-101 ; John Wenham, Jesus und die Bibel, 175-185. 

44 « Den Wert der Bibel hochhalten », prise de position des églises libres en Suisse 
germanophone, 2.13. Ainsi, le Symbole des Apôtres est une version développée 
d'un ancien Credo romain. Le Symbole de Nicée a été confi rmé aux Synodes de 
Constantinople (381 après J.-C.) et de Chalcédoine (451 après J.-C.). 

45 Quelques passages peu nombreux sont dictés, par exemple Ex 34.27 ; Jr 30.2 ; 
Ap 2-3 ; cf. « Den Wert der Bibel hochhalten », 2.10. 

46 Ferdinand Hahn, « Das Zeugnis des Neuen Testaments in seiner Vielfalt und 
Einheit»,  Kerygma und Dogma, 2002, 167 ; Christian Haslebacher, Yes, she 
can! Die Rolle der Frau in der Gemeinde: Ein bibelfestes Plädoyer, Bâle, Fontis, 
2016, 22.  



24 25

47 Cf. Jn 20.30-31 ; 21.24-25 ; Lc 1.1-4 ; Gerhard Maier, Biblische Hermeneutik, 
108 ; cf. Roger Liebi, Bibelauslegung – aber wie? Jacob Thiessen, Hermeneutik 
der Bibel. 

48 Comme dans 1Co 1.14-16 où Paul dit avoir presque oublié une chose. 
49 Par exemple : Gal 5.12 : Langage sévère. 
50 Par exemple : 2Tim 4.9-13 , Den Wert der Bibel hochhalten, Positionspapier 

FEG Suisse, 2.10. 
51 Cf. 2Co 3.6 ; 1Pi 3.18. 
52 Siegfried Kettling, « Vom Umgang », 39. 
53 Siegfried Kettling, « Vom Umgang », 40.59. 
54 Siegfried Kettling, « Vom Umgang »,  39. 
55 Siegfried Kettling, « Vom Umgang »,  56. 
56 Gerhard Maier, Biblische Hermeneutik, 45. 
57 Il est parfois expliqué que la communauté des croyants équipée par l’Esprit, a 

le pouvoir et l'autorité de réinterpréter les déclarations ou même de réinter-
préter toute la Bible, puisqu’il est question d'interdire (de lier) et de permettre 
(délier) (cf. Mt 16.19 ; 18.18-20 ; Jn 16.13)» (cf. Bell: Jesus unplugged: Authen-
tisch gelebtes Christsein der heutigen Generation im 21. Jahrhundert.

 Giessen, Brunnen, 2006, 45). L'application de ce principe est partiellement 
reconnue dans les Actes 15.28-29. Cependant, l'attitude de Dieu face à diver-
ses questions - ce que Dieu trouve bon ou mauvais - telle que véhiculée par 
la Bible ne peut être modifi ée, annulée ou relativisée par la communauté des 
croyants spirituellement doués. En particulier, Actes 15 montre clairement à 
quel point les déclarations bibliques ont été respectées lorsque les chrétiens 
païens vivant parmi les chrétiens juifs ont reçu les instructions qui s'appliquent 
aux étrangers vivant parmi le peuple d'Israël selon Genèse 17 et 18 : interdic-
tion du sacrifi ce fait aux idoles, du sang, de l'étouffement et de la fornication 
(Lév 17.7-9.10-12.13-15 ; 18.6-26) Cf. Heinzpeter Hempelmann, Nicht auf der 
Schrift, 66-68. 

58 Cette déclaration interconfessionnelle formulée en 1974 sous la présidence de 
l'évangéliste américain Billy Graham, est un document important qui refl ète le 
consensus théologique d’un large pan du christianisme évangélique multicolore. 

59 Heinzpeter Hempelmann, Nicht auf der Schrift, 24-25. Avec Hempelmann, 
nous partageaons la position et disons que notre attitude, notre intention et 
notre but sont d’être aussi fi dèles que possible à la Bible. Sur certains points, 
nous ne partageons pas les positions des chrétiens qui pensent différemment 
de nous. Si nous le faisons, ce n'est pas parce que, par exemple, nous aurions 
une attitude libérale et ne voulions pas vraiment prendre la Bible au sérieux, 
mais parce que nous considérons que, en tenant compte de l'état actuel de nos 
connaissances, l'autre position n'est pas suffi samment fi dèle à la Bible dans son 
ensemble(30). 

60 Ainsi, les déclarations bibliques ont été et sont, en partie, interprétées autre-
ment dans différentes cultures, différents milieux et différentes époques de 
l'histoire de l'Église. 

61 1Jn 1.8 ; 1Co 13.9. 
62 Cf. Mc 12.24 ; Jn 8.43 ; 1Co 1.18 ; 2.14 ; 2Co 3.15 ; 1Ti 1.7. 
63 « Il nous est interdit de devenir esclaves de la tradition humaine, [...] même de 

la tradition ‘évangélique’. Nous ne devons jamais présumer de l'exactitude ab-
solue de nos propres modes de pensée et d'action et nous absoudre du devoir 
de les examiner et de les transformer à la lumière de l'Écriture. » J. I. Packer, 
« Fundamentalism » and the Word of God: Some Evangelical Principles, Grand 
Rapids, William B. Eerdmans, 1958, 70. « La marque de la foi évangélique 
authentique n'est pas la répétition irréfl échie des anciennes traditions, mais la 
volonté de soumettre chaque tradition, aussi ancienne soit-elle, à un nouvel 
examen biblique et, si nécessaire, à une révision. John R. W. Stott, Christianity 
Today, 9 janvier 1996, 28. 

64 Il existe des différences linguistiques, religieuses, sociales, politiques et cultu-
relles importantes. 

65 Christoph Stenschke, « Sehen lernen », 10, dans Ulrich Wendel (eds.), Dem 
Wort Gottes auf der Spur: 21 Methoden der Bibelauslegung, Witten, SCM R. 
Brockhaus, 2015, 9-16. 

66 Ferdinand W. Horn, « Vielfalt und Einheit der neutestamentlichen Botschaft », 
379, 375, in Karl-Wilhelm Niebuhr (eds.), Grundinformation Neues Testament, 
Göttingen, Vandenhoeck et Ruprecht, 2000, 371-387. 

67 Cf. Ac 8.30-31 ; Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 10. 
68 Gordon D. Fee et Douglas Stuart, Effektives Bibelstudium: Die Bibel verstehen und 

auslegen, Giessen, Brunnen, 2003, 17 ; Christian Haslebacher, Yes, she can!, 18. 
69 Heinzpeter Hempelmann, Nicht auf der Schrift, 38-39. 
70 I. Howard Marshall, Beyond the Bible: Moving from Scripture to Theology, 

Grand Rapids, Baker Academic, 2004, 31-32. 
71 Cf. « Den Wert der Bibel hochhalten », prise de position de la FEG (Eglises 

libres), Suisse, 2.9. 
72 Es 55.8-9. 
73 Dt 32.4 ; 2Sa 7.28 ; Ro 3.4 ; Hé 6.18 ; Jn 1.14 ; 14.6 ; 17.17 ; 18.37. 
74 1Co 13.8-12. 
75 Ep 4.13 ; Ro 12.2 ; 1Co 12.8 ; Col 1.9-10 ; Ph 1.9-10 ; 2Pi 3.18. Ralf Kaemper, 

« Bibelverständnis und Einheit », 30-31, dans Am Wort Gottes ausgerichtet – 
Bibeltreue, Leipzig Arbeitsgemeinsacht der Brüdergemeinden im BEFG, 30-31. 

76 2Ti 3.16 ; Gal 3.8 ; Jn 2.22 ; 7.38,42 ; 10.35; 13.18 ; 17.12 ; 19.24.28 ; 20.9. 
77 2Tim 3.15 ; Mt 21.42 ; 22.29 ; 26.54 ; Lc 24.27 ; Jn 5.39 ; Ac 17.2,11 ; 1Co 15.3-4. 
78 Roger Liebi, Bibelauslegung. 
79 Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 36. 
80 Cette approche bénéfi cie grandement de la réfl exion de Wittgenstein et a été 

developpée par N. T. Wright pour une herméneutique de la Bible. Voir Wright, 
Das Neue Testament und das Volk Gottes. 

81 Scriptura scara sui ipsius interpres, Luther WA VII, 97ff ; Gerhard Maier, Bibli-
sche Hermeneutik, 23. « L'interprétation doit être canonique, c'est-à-dire qu'il 
faut toujours partir du principe que l'enseignement de la Bible dans son ensem-
ble fournit le cadre dans lequel nous devons fi nalement comprendre chaque 
passage individuel et dans lequel, en fi n de compte, il doit s'insérer. » James I. 
Packer, « Kommentar zu Chicago-Erklärung zur Biblischen Hermeneutik », 46, 
dans, Thomas Schirrmacher (eds.), Bibeltreue in der Offensive ?! Die drei Chi-
cagoerklärungen zur biblischen Irrtumslosigkeit, Hermeneutik und Anwendung, 
Bonn, Kultur und Wissenschaft, 2009, 38-50. 



26 27

82 Heinzpeter Hempelmann Nicht auf der Schrift, 16-17.68. 
83 Cf. Manuel Schmid, Der Offene Theismus als bibeltheologische Reformbewe-

gung, 232-236. 
84 Jn 1.18 ; Hé 1.1-2 ; Mt 22.32 ; Ac 3.13 ; 7.32. 
85 Es 6.3 ; Ap 4.8 ; Ex 15.11 ; 1Sam 2.2 ; Ap 15.4 ; 1Pi 1.15-16 ; Mt 5.48. 
86 Ex 34.6-7 ; Dt 7.8 ; Ps 100.5 ; 146.8 ; Pr 3.12 ; Es 61.2 ; Jr 31.3 ; Os 3.1 ; 11.8 ; 

Jon 4.2 ; 1Jn 4.7-11.16 ; Jn 3.16 ; Ro 5.8 ; Ep 2.4. 
87 Dt 32.4 ; Ps 48.11 ; 65.6 ; 97.2 ; 103.6 ; 119,137 ; 145.17 ; Es 45.21 ; 61.2 ; Jr 

23.6 ; 33.16 ; Mt 5.29-30 ; 24.45-25.46 ; Jn 5.22-27,30 ; 8.50 ; Ac 12.23 ; Ro 
2.2 ; 1Co 6.9-10 ; 11.23-32 ; Ga 5.19-20 ; 1Je 2.29 ; Ap 19.11 ; 20,11-15. 

88 Jér 31.31-32 ; Lc 22.20 ; 1Co 11.25 ; 2Co 3.6 ; Hé 8.5-13 ; 9.15 ; 12.24. 
89 Cf. Ep 2.17-21 ; Ro 4.1-16 ; 11.17-24 Par exemple, une grande partie des lois de 

l'Ancien Testament qui régissaient la coexistence d'Israël en tant que peuple, 
ainsi que les ordres militaires à Israël, ne sont pas appliqués dans l’assem-
blée chrétienne. Les sacrifi ces de l'Ancien Testament étaient des « signes 
avant-coureurs » (Hé 9.9 ; 10,1-2) de la mort de Jésus-Christ et ne sont donc 
plus nécessaires aujourd'hui (Hé 10,10.14 ; Jn 1.29 ; 1Co 5.7 ; Jacob Thiessen, 
Hermeneutik der Bibel, 155,163,168,175.), c'est pourquoi les lois correspondan-
tes ne sont pas appliquées dans les églises. Néanmoins, de telles lois peuvent, 
par exemple, nous apprendre beaucoup sur l'importance que Dieu accorde 
à un peuple qui mène une vie juste et pieuse et sur le sérieux avec lequel il 
tient compte de nos transgressions. Il pourrait en être de même pour les actes 
de jugement de Dieu, tels que décrits (mais pas seulement ; cf. Mt 21.19-20 ; 
Ac 5.1-11 ; 12.22-23) dans l'Ancien Testament, par exemple en lien avec les 
Cananéens (Gn 15.13-16 ; Dt 9.5). c’est un avertissement indiquant la gravité 
du péché et du jugement (cf. Lc 10.12-15 ; 13.1-9) et, en revanche, montre la 
beauté de la grâce et de la réconciliation. 

90 Klyne Snodgrass, « The Use of the Old Testament in the New », 29-30, in Gre-
gory K. Beale (eds.), The Right Doctrine from the Wrong Texts? Essays on the 
Use of the Old Testament in the New, Grand Rapids, Baker, 2007, 29-51. 

91 Mt 5.17 ; Lc 24.44 ; Ro 10.4 ; cf. Mc 1.15 ; Ga 4.4 ; Hé 1.1-2 ; cf. Jn 1.18 ; Mt 
13.17. 

92 Ro 16.25-26 ; 1Co 2.7-8 ; Mt 11.25. 
93 Lc 24.27,44-45 ; Ac 8.30-35 ; cf. Christoph Stenschke, « Sehen lernen », 15. 

Cependant, les déclarations de l'Ancien Testament doivent d'abord être com-
prises dans leur contexte d'origine avant d'être comprises dans une deuxième 
étape au travers du Nouveau Testament. Julius Steinberg, « Darf oder muss 
man Christus im Alten Testament fi nden », 159-160, dans : Ulrich Wendel (éd.), 
Dem Wort Gottes auf der Spur: 21 Methoden der Bibelauslegung, Witten, SCM 
R. Brockhaus, 2015, 158-168. 

94 Hé 12:2 ; Jn 1.1-14,18 ; 14.9 ; Col 1.15, selon la devise : « Dieu ressemble à 
Jésus ». 

95 Par exemple, dans les déclarations du diable ou des amis de Job (Job 42.7). 
96 Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 147 ; Commentaire de la Déclaration de 

Chicago sur l'inerrance biblique, 27, in Thomas Schirrmacher (Ed.), Bibeltreue 
in der Offensive?! Die drei Chicagoerklärungen zur biblischen Irrtumslosigkeit, 
Hermeneutik und Anwendung, Bonn, Kultur und Wissenschaft, 2009, 23-30. 

97 Conventions. 
98 Hyperboles. 
99 Par exemple en arrondissant des chiffres. 
100 Article XIII de la Déclaration de Chicago sur l'inerrance de la Bible et commen-

taire sur la Déclaration de Chicago sur l'inerrance biblique, 27, dans, Thomas 
Schirrmacher (Ed.), Bibeltreue in der Offensive?! Die drei Chicagoerklärungen 
zur biblischen Irrtumslosigkeit, Hermeneutik und Anwendung, Bonn, Kultur und 
Wissenschaft, 2009, 23-30. 

101 Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 13 ; Timothy Keller, Adam, Eva und die 
Evolution: Wie Bibel und Wissenschaft zusammenpassen, Giessen, Brunnen, 
2018, 16. 

102 Cf. par exemple Mt 10.9-10 et Mc 6.8 ; Mc 10.46 et Lc 18.35. 
103 Heinzpeter Hempelmann, Nicht auf der Schrift, 63-65. 
104 Timothy Keller, Adam, Eva und die Evolution, Giessen, Brunnen, 2018, 16. 
105 Souligné par nous. 
106 Cf. « Den Wert der Bibel hochhalten », prise de position de la FEG Suisse, 

2.11.a. 
107 Walter Grundmann, Das Evangelium nach Matthäus, Berlin, Evangelische Ver-

lagsanstalt. 1975, 71-72. 
 Matthieu, par exemple, comprend des récits de l'Ancien Testament comme 

un avant-goût du temps de Jésus, que Dieu a appelé Israël hors d'Égypte (Mt 
2.15), que Jérémie écrivait au sujet de Rachel pleurant sur ses enfants morts 
(Mt 2.17-18), qu'Ésaïe a fait une déclaration sur Zabulon et Nephthali (Mt 4.14-
15) et que Zacharie a reçu trente pièces d'argent et les a ensuite données à 
un potier (Mt 27.9). Richard N. Longenecker, Biblical Exegesis in the Apostolic 
Period, Vancouver, Eerdmans, 1999, 124. 

 Les références pauliniennes aux événements de l'Ancien Testament sont éga-
lement en partie basées sur des analogies symboliques (par exemple 1Co 10.4 ; 
2Co 3.14-16 ; Ga 4.24).

108 Cf. Ro 16.25-26 ; 1Pi 1.10-12 ; Raymond Brown, « The Sensus Plenior in the 
Last Ten Years », 268-269, CBQ 25, 1963. 

109 Gordon D. Fee et Douglas Stuart, Effektives Bibelstudium, 91 ; Jim I. Packer, 
Honouring the Written Word of God, Carlisle, Paternoster, 1999, 157 ; Marshall, 
Beyond the Bible, 26-27 ; Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 11-12, 177-
178, 246-252. 

110 Heinzpeter Hempelmann, a.a.O., 66–69; Brown 2004, 25, Christian Haslebacher, 
a.a.O., 31-32. 

111 Ro 16.16 ; 1Co 16.20 ; 2Co 13.12 ; 1Th 5.26. 
112 Autres exemples : le commandement de Jésus à ses disciples de laver les 

pieds les uns des autres (Jn 13.14) exprime le principe universel selon lequel les 
chrétiens doivent se servir humblement les uns les autres et se garder propres 
au sens spirituel. L'interdiction de la consommation de viandes provenant d’an-
imaux étouffés ou de sang (Ac 15.20,29) exprime que les chrétiens doivent être 
attentifs à la conscience de leurs concitoyens. L'instruction selon laquelle un 
homme ne doit pas prier ou parler de manière prophétique dans la congréga-
tion avec la tête couverte, contrairement aux prêtres juifs (cf. Ex 28.40 ; 29.9 ; 
39.28 ; Ez 44.18), mais une femme doit se couvrir la tête (1 Co 11.4-5), exprime 



28 29

que les hommes et les femmes doivent s'habiller honorablement et se soumet-
tre à l'autorité de Dieu. L'interdiction absolue (Ac 15.20,29 ; 21.25 ; Ap 2.14,20) 
ou la permission totale de consommer de la viande sacrifi ée aux idoles exprime 
que les chrétiens ne doivent adorer que Dieu et faire preuve de considération 
pour la conscience de leurs compagnons chrétiens (1Co 8.4-13 ; 10,23-33 ; 
Ro 14). L'appel à lever les mains en priant (1Ti 2.12), compte tenu des autres 
attitudes de prière mentionnées dans la Bible, ne doit pas être compris comme 
une règle générale, mais exprime que l'on doit se présenter devant Dieu d'une 
manière digne et « sainte » et que la prière ne doit pas seulement être un ent-
retien amical avec Dieu, mais exprime également la dévotion et le respect pour 
Dieu. D'autres positions dans la prière le sont : debout (Gn 18.22 ; 1Sa 1.26 ; Mt 
6.5 ; Mc 11.25), à genoux (Ps 95.6 ; Es 45.23 ; Dn 6.11), prosterné (Jos 5.14 ; Mc 
7.25 ; Ap 1.17 ; Mt 17.14), en inclinant la tête (Gn 24.48 ; Ex 12.27 ; Lc 24.5), les 
yeux levés au ciel (Ps 25.15 ; 121.1 ; Jn 11.41 ; Ac 7.55). Christian Haslebacher, 
Yes, she can! 23,32-33,166. 

 Par exemple, le commentaire de la Déclaration de Chicago sur l'inertie biblique 
indique que certains enseignements bibliques sont « façonnés par les coutumes 
et les croyances traditionnelles d'une époque particulière, de sorte que l'appli-
cation de leurs principes aujourd'hui exige une ligne de conduite différente ». 
Commentaire sur la Déclaration de Chicago sur l'infaillibilité biblique, 28, dans : 
Thomas Schirrmacher (eds.), Bibeltreue in der Offensive ?! Les trois déclara-
tions de Chicago sur l'inerrance, l'herméneutique et l'application de la Bible. 
Bonn, Culture et science, 2009, 23-30. 

113 Judy L. Brown, La femme - Appelée au ministère spirituel ? Wuppertal, One 
Way, 2004, 25. 

114 Daniel M. Doriani, A Redemptive-Historical Model, 89, in Stanley N. Gundry 
(eds.), Four Views on Moving beyond the Bible to Theology. Grand Rapids, 
Zondervan, 2009, 75-120.

 Ce que, par exemple, l'affi rmation selon laquelle Dieu est miséricordieux (par 
exemple Ps 86.15) et que les croyants devraient l'être aussi (Ep 4.32), se 
manifeste dans les actions de Dieu et dans les actions du Christ (par exemple 
Mt 9.36 ; 14.14 ; 15.32 ; 20.34), c'est-à-dire dans les textes narratifs de la Bible 
(Daniel M. Doriani, « A Response to Walter C. Kaiser Jr », 54, dans Stanley 
N. Gundry (Ed.), Four Views on Moving beyond the Bible to Theology, Grand 
Rapids, Zondervan, 2009, 89). Ainsi, les prophètes et les apôtres bibliques ont 
à plusieurs reprises tiré des conclusions des événements historiques (Daniel M. 
Doriani, « A Response to Walter C. Kaiser Jr », 87 ; Christian Haslebacher, Yes, 
she can! 37). 

115 Kevin J. Vanhoozer, Into the Great « Beyond » : A Theologian's Response to the 
Marshall Plan, 92, in I. Howard Marshall (Eds.), Beyond the Bible : Moving from 
Scripture to Theology, Grand Rapids, Baker Academic, 2004, 81-95 ; Daniel 
M. Doriani, « A Response to Walter C. Kaiser Jr », 54, dans Stanley N. Gundry 
(Ed.), Four Views on Moving beyond the Bible to Theology, Grand Rapids, Zon-
dervan, 2009, 51-56. 

116 Cf. article VIII de la Déclaration de Chicago sur l'herméneutique biblique, dans : 
Thomas Schirrmacher (Ed.), Bibeltreue in der Offensive ?! Les trois déclarations 
de Chicago sur l'inerrance, l'herméneutique et l'application de la Bible. Bonn, 

Culture et science, 2009, mise en lumière par nos soins. 
117 Cf. note de fi n de texte 112.
 Mark L. Strauss, « Refl ections on Moving beyond the Bible to Theology », 296, 

in Stanley N. Gundry (eds.), Four Views on Moving beyond the Bible to Theolo-
gy, Grand Rapids, Zondervan, 2009, 271-298 ; Christian Haslebacher, Yes, she 
can! 30-31 ; Gordon D. Fee et Douglas Stuart, Effektives Bibelstudium. 

118 Mt 5.44. 
119 Ep 5.25. 
120 Mark L. Strauss, « Refl ections on Moving beyond the Bible to Theology », 296.

Autres exemples : Le rejet de la fornication, de l'idolâtrie, du vol et d'autres 
« vices » qui étaient apparemment répandus à Corinthe (1Co 6.9-11) étaient 
clairement contre-culturels et restent valables aujourd'hui dans de nombreux 
litiges éthiques comparables (Gordon D. Fee et Douglas Stuart, Effektives 
Bibelstudium, 90.). Il est vrai que Paul ne prônait pas la libération complète et 
l'égalité des esclaves dans les textes qu'il recevait. Cependant, ses exigences 
selon lesquelles l'unité spirituelle des esclaves et des libres (Gal 3.28 ; 1Co 7.22) 
devait avoir un effet dans la vie quotidienne commune (Ep 6.9 ; Col 3.22-25), 
et sa demande au propriétaire d'esclaves Philémon de reprendre son escla-
ve fugitif comme un frère et un ami (Phm 16-17), contenaient des aspects 
profondément contre-culturels qui (malheureusement beaucoup trop tard) ont 
fortement contribué à l'abolition de l'esclavage (Mark L. Strauss, « Refl ections 
on Moving beyond the Bible to Theology », 297). Les actions requises que sont 
le lavement des pieds (Jn 13.14) et le « saint baiser » (Ro 16.16 ; 1Co 16.20 ; 2Co 
13.12 ; 1Th 5.26, cf. v8) étaient perçues comme appréciées dans la culture de 
l'époque, ce qui ne serait pas nécessairement perçu de la même manière dans 
la culture occidentale actuelle. Ils ne sont pas aussi contraignants pour nous, 
mais ils peuvent toujours être des pratiques appréciées dans d’autres cultures. 

121 Grant R. Osborne, The Hermeneutical Spiral: A Comprehensive Introduction to 
Biblical Interpretation, Downers Grove, Inter-Varsity Press, 1991. 

122 Dt 11.13 ; cf. 6.5 avec 26.16 ; Jn 14.15-16, 21 ; 15.10. 
123 Ep 4.22-25 ; Ro 12.2. 
124 Jc 1.22 ; Mt 7.26 ; Ro 2.13. 
125 Ep 4.22-25. 
126 « Autopistie » ; Siegfried Kettling, «Vom Umgang», 44. 
127 A cet égard, la Bible peut être comprise comme un « moyen de grâce » 

(medium salutis), comme un « moyen de rencontrer Dieu ». Cf. Stefan Felber, 
« Wesen und Würde des Wortes », 88, dans Stefan Felber (Eds.), Zwischen 
Babel und Jerusalem – Aspekte von Sprache und Übersetzung, Berlin, Frank & 
Timme, 2019, 53-121. 

128 Jn 6.45 ; 1Co 2.13-14 ; 2Co 3.14-18 ; 4.3-7 ; Gerhard Maier, Biblische Herme-
neutik, 38, 40. 



30 3130 31

Conseils pratiques 
pour lire la Bible

En tant que débutant, ne commence 
pas nécessairement à la page 1. 

La Bible est un assemblage de 66 livres. Nous te recommandons 
de lire la Bible dans cet ordre : 

Évangile de Luc 
Évangile de Jean 
Actes des Apôtres
Genèse
Exode 1-24, 32-34
Deutéronome 29-34
Première lettre de Jean
Lettre (ou épître) aux Philippiens 
Lettre aux Éphésiens
Psaumes

Il existe des aides à la lecture de la Bible qui t’aident à bien dé-
buter et qui te donnent des explications.

Sache que Dieu souhaite te parler. 

Dieu est présent lorsque tu lis. Prie pour comprendre son mes-
sage pour toi.

Pour comprendre les textes de la Bible, il 
est utile de se poser quelques questions. 

Voici quelques questions utiles:
Que dit le texte sur Dieu ? Que dit le texte sur le Père, Jésus et 
le Saint-Esprit ?
Que dit le texte de moi ? Quel encouragement ce passage 
m’apporte-t-il ? Présente-t-il une exigence ?

Découvre ce que d’autres 
pensent du texte de la Bible. 

Parle de tes découvertes à quelqu’un.
Pose des questions ouvertes aux responsables de ton église.
Consulte des aides à la lecture de la Bible et des commentaires 

pour savoir ce que leurs auteurs pensent des textes bibliques.

Ne sois pas découragé si tu ne 
comprends pas tout. 

Grâce à ton « bon sens » et aux conseils ci-dessus, tu seras en 
mesure de comprendre et d'appliquer beaucoup de choses à ta 
vie. Plus tu lis la Bible, mieux tu la comprendras. 
Mais sache aussi : 

Comprendre correctement la Bible est parfois plus compliqué 
qu'on ne le pense. Mais il y a des principes utiles à appliquer si 
tu n’as pas peur de réfl échir.

Ce sont les principes que nous voulons transmettre dans cette 
brochure.




