. eglise
PROFIL THEMATIQUE W Vviva

sulsse

L.a Bible




PROFIL THEMATIQUE

Quelques principes
pour comprendre
la bible

Version 1 - 15.02.2024
Premiere publication allemande, 10.12.2019

© Eglise Viva Suisse
Hauentalstrasse 138, 8200 Schaffhouse
www.egliseviva.ch



La Bible est le fondement de notre vie et de notre foi. Chaque généra-
tion doit réaffirmer son attitude a I'égard de la Bible." Ce profil théma-
tique montre comment nous voulons comprendre |a Bible et I'appliquer
alavie.? llincombe a la direction de Eglise Viva Suisse de décider de la
maniére dont I'association des églises se prononce en cas de divergen-
ces d'opinion.? Ce profil thématique est structuré comme suit :

Une vue d'ensemble sur une double page

Prends connaissance de nos principes et les raisons pour les-
quelles nous en arrivons a ces convictions

Approfondis nos explications. Vous trouverez également ici
des renvois aux passages bibliques et la bibliographie

Nous t’encourageons a lire la Bible



1. Comment traiter
la Bible ?

Nous nous réjouissons de la Bible telle que Dieu nous I'a donnée.

La Bible d'aujourd'hui est le resultat coherent et précieux de I'histoire de Dieu
avec nous, les humains.

En tant que chrétiens, nous suivons Jésus que nous connaissons par la Bible.

La foi chretienne et la confiance dans la Bible sont inséparables.

La désignation de la Bible comme « Parole de Dieu» exprime

le fait que nous comprenons la Bible comme le discours

de Dieu et le message inspiré de Dieu pour nous.
Jésus et les auteurs du Nouveau Testament partent de l'inspiration divine des
auteurs et des ecrits de I'Ancien Testament. Lorsque I'église ancienne a fusionné
les ecrits du Nouveau Testament avec ceux de I'Ancien pour former une Bible, le
Nouveau Testament a également eté certifie comme etant inspire.

L'orientation d’aprées la Bible est une attitude et un objectif

que nous poursuivons de tout notre cceur, mais ce n'est pas

une position que nous revendiquons pour nous-mémes.
Nous voulons nous engager dans l'unité et I'amour pour accroitre les connais-
sances.

Au moyen de la Bible, Dieu veut faconner notre foi,
notre maniére de penser, d’agir et de vivre.

Mais si elle nous parle, nous affecte et faconne notre pensée et notre action, cela
n'est possible que par I'action du Saint-Esprit.

2. Comment comprenons-

Nous considérons le contexte

Nous tenons compte de

Les déclarations

l'intention de la déclaration

sont-elles uniformes?

nous |la Bible ?

Les textes doivent étre compris a partir de leur contexte
et dans le cadre du canon biblique dans son ensemble.

Les textes bibliques ont eté formulés dans des situations concretes et
doivent donc étre compris dans leur époque.

L'Ancien Testament doit étre compris a partir du

Nouveau et le Nouveau Testament a partir de 'Ancien.

Les deux doivent étre compris au travers du Christ.
L'Ancien et le Nouveau Testament sont en partie des compléments pas-
sionnants, mais pas contradictoires. Le Dieu de I'Ancien Testament est le
méme que celui du Nouveau.

Les textes de la Bible doivent étre compris en
fonction de leurs genres littéraires, de leurs formes
linguistiques et de leurs significations originales.

Nous voulons comprendre les auteurs comme ils veulent étre compris.

Les intentions et les principes qui sous-tendent

les textes bibliques doivent étre différenciés des

applications faites a une époque et dans une culture.
Toutes les déclarations d'un texte ne sont pas toujours universellement va-
lables, mais seulement les principes et les intentions qui les sous-tendent.

La nature inéluctable des déclarations biblique-éthiques pour
aujourd'hui est influencée par la question de savoir si elles sont
restées les mémes dans les contextes de 1'époque et si elles étaient
en harmonie ou en contradiction avec la culture de I'époque.
La Bible contient des déclarations et des enseignements qui s'appliquent
a toutes les cultures et situations. Mais elle fait aussi des declarations qui
ne sont, elles, clairement destinées qu'a certaines situations.



Ces principes directeurs sont complémentaires et doivent étre conside-
rés comme un ensemble. lls vont maintenant étre expliqués plus en dé-
tail. Dans les notes de fin de chapitre, vous trouverez des explications,
des références a des passages de la Bible et des renvois a des sources.

Nous nous rejouissons dans la Bible
telle que Dieu nous I'a donnée.*

La Bible est une ceuvre fascinante et monumentale qui peut facile-
ment rivaliser avec n'importe quel autre livre, opéra ou film produit
a grand budget. La Bible est une formidable mise en scéne allant
de la création a la nouvelle création.’ Elle donne une vision glo-
bale de Dieu et de I'histoire du monde. Le fil rouge de sa mise en
scéne est visible dans divers « actes ». Par exemple : la création ;
la chute de I'homme et le debut de I'histoire ; I'histoire du peuple
d'Israél de I'Ancien Testament ; la vie, la mort et la résurrection de
Jésus-Christ ; I'expansion mondiale de I'église ; I'achevement de
I'histoire mondiale et la nouvelle création qui suit. - Tous les textes
bibliques acquiérent leur signification dans le cadre de cette mé-
tanarrative. Jésus-Christ est le point pivot de cette mise en scene.
Chaque « acte » contient des déclarations théologiques valables
pour tous les temps.® Ceci dit, il existe des différences entre ces
« actes », que ce soit dans la culture, la société et la « stratégie di-
vine » dans les rapports avec les humains,’” de sorte que toutes les
déclarations ne s'appliquent pas a toutes les époques.

Dans I'histoire du monde, Dieu s'est révélé trois fois de maniére
fondamentale - en dehors de réveélations spéciales, par exemple par
des miracles, par des contacts personnels avec des personnes ou
par I'action de son Esprit. Chaque fois, il s'est limité et humilié par
amour pour nous, les étres humains. Ainsi, il vous est possible de
croire en Dieu, si vous étes prét a le faire. Mais vous n'étes pas obli-
gé de croire en lui. En tout premier, Dieu se montre comme le créa-

teur du monde. Néanmoins, on peut nier son existence.® De plus,
Dieu se montre en Jésus-Christ, qui s'est humilié en tant qu'étre hu-
main au point qu’il était possible de le rejeter et le crucifier. Méme
avant et aprés Jésus-Christ, Dieu se révele a travers la Bible. Malgré
toute son inspiration, elle porte aussi des traits humains.®

La Bible n'est pas un seul livre, mais toute une bibliotheque™ de
66'" livres différents.”? Ceux-ci ont été écrits sur plusieurs siecles
par des auteurs vivant dans des cultures et des situations variées.
La Bible rapporte des expériences tres différentes faites avec Dieu
et ouvre des perspectives qui hous donnent aujourd'hui une image
qui peut comporter des tensions. Cette particularité de la Bible n'est
pas a déplorer ni une preuve de son imperfection mais elle en fait
sa richesse et sa beauté. La Bible est telle que Dieu I'a voulue et
telle qu'elle correspond a sa nature méme. La Bible nous montre
comment Dieu, par amour, se penche toujours vers nous, étres hu-
mains, nous interpelle et interagit avec notre histoire. La Bible, telle
que nous l'avons aujourd'hui, est le résultat cohérent et précieux
de I'histoire de Dieu avec nous, les étres humains. La forme de
la Bible est une expression de I'amour et de I'humilité de Dieu.”

En tant que chrétiens, nous
suivons Jésus-Christ, que nous
connaissons par la Bible.

La foi chrétienne commence avec I'événement de la résurrection de
Jésus-Christ.™ Sa crucifixion et sa résurrection sont les fondements
de la foi chrétienne (solus Christus, Christ seul) et ils se sont pro-
duits conformément aux Ecritures de I'Ancien Testament."

Les chretiens existaient déja avant la formation du canon biblique
tel que nous le connaissons aujourd'hui.' Mais depuis que les té-
moins oculaires de la résurrection et les ap6tres sont morts, il y a
longtemps, la Bible est resté le seul fondement fiable de toute la



doctrine chrétienne (sola scriptura, I'Ecriture seule). Nous connais-
sons Dieu et Jésus-Christ grace a la Bible."” La foi chrétienne et la
confiance en la Bible ne peuvent étre séparées.'”® La foi chrétienne
est basée sur la naissance, la vie, la mort et la résurrection de Jé-
sus-Christ, telles que décrites dans les écritures bibliques.™

La désignation de la Bible comme
« Parole de Dieu » exprime le

fait que, pour nous, la Bible est

ce que Dieu dit et qu’elle est le
message inspiré de Dieu.2°

Tant Jésus-Christ que les auteurs du Nouveau Testament tiennent
I'Ancien Testament en trés haute estime. Jésus se réfere a plusieurs
reprises aux récits des Ecritures hébraiques.?' Avec le « double com-
mandement de I'amour »?? 22 et la « régle d'or »* Jésus résume
les Ecritures hébraiques et les traite comme une unité..?* |l dit de
I'Ancien Testament que c’est une « instruction »,25 « L'Ecriture »%
et « la Parole de Dieu ».2” Jésus déclare que I'Ancien Testament ne
peut étre abrogé 2% abrogé et qu'il témoigne de Iui.?® La mort et Ia
résurrection de Jésus, et bien d'autres choses encore dans sa vie, se
sont produites non seulement comme il est écrit, mais parce qu'elles
étaient déja ainsi annoncées par Dieu dans I'Ecriture et devaient
donc se produire de cette maniére.*® Jésus témoigne en faveur de
I'autorité de I'Ancien Testament et les Ecritures hébraiques a leur
tour®' témoignent en faveur de sa fiabilité.

Comme Jésus, les auteurs des Ecritures du Nouveau Testament se
référent également aux rapports documentés dans les Ecritures hé-
braiques.> Les apétres confirment les aspects centraux de leur pro-
clamation par des références a I'Ancien Testament et a son autori-
té.** Pour les auteurs du Nouveau Testament, l'inspiration divine

des auteurs et des Ecritures de I'Ancien Testament est un acquis.
Le Nouveau Testament explique que toute I'Ecriture hébraique®* est
« inspirée » par Dieu (inspiration totale®) et que Dieu a inspiré les
auteurs de I'Ancien Testament (inspiration personnelle®).
Jésus-Christ a confié son message spécifiquement aux apoétres.’
Leur tache était de transmettre son enseignement*® « et ainsi de po-
ser les fondements de I'Eglise du Nouveau Testament ».3° Les écrits
qui pouvaient étre retracés jusqu'aux apotres ont été incorpo-
rés dans le Nouveau Testament par I'Eglise ancienne.*® Lorsque
I'Eglise ancienne a réuni les écrits du Nouveau Testament a ceux
de I'Ancien pour ne former qu’une seule Bible, le Nouveau Tes-
tament a également été certifié comme inspiré.*’ L'autorité du
Nouveau Testament a été liée a celle de I'Ancien Testament.*? Nous
recevons les écrits du Nouveau Testament des mains de I'Eglise
primitive. Celle-ci n'a pas créé le canon du Nouveau Testament,
mais il lui a été transmis et elle I'a reconnu.*®* Le canon du Nouveau
Testament est, en ce qui concerne son autorité, « au niveau des
confessions de I'Eglise ancienne ».4*

L'inspiration de la Bible, a quelques exceptions pres* ne doit pas
étre comprise dans le sens d'une dictée divine dans laquelle les au-
teurs n‘auraient aucune importance. Les différences dans le choix
des mots et le style d'écriture indiquent une coloration personnelle.*
En partie, les auteurs choisissent leurs themes..*” Certains passages
sont personnels*, émotionnels* et privés.>© Cela signifie : I'Esprit
de Dieu qui agit dans l'inspiration rend vivant®' et ne fait pas fi
des hommes, mais les implique complétement.>? Les auteurs ne
sont pas dégradés en « machines a écrire ».>3 Dieu ne contourne pas
la pensée et la formulation humaines, mais les sanctifie et fait appel
a des personnes en les utilisant avec leurs dons et limites.>* L'Esprit
de Dieu ne rend pas les gens muets, mais les fait parler.>®

Par la Bible, Dieu veut communiquer et se révéler.*® Par elle, Dieu
communique son point de vue sur les questions de notre relation avec
lui, notre vie les uns avec les autres et notre relation avec la création.”’
En ce sens, nous comprenons I'engagement de Lausanne :* « Nous



affirmons I'inspiration divine, Ia vérité et I'autorité de I'Ecriture, I'An-
cien et le Nouveau Testament, dans sa totalité... Elle est ... I'unique
regle infaillible de foi et de vie. ... Le message de la Bible s’adresse a
I'humanité entiére car la révélation de Dieu dans le Christ, telle que
nous la trouvons dans I'Ecriture, ne saurait changer. »

Lorsque nous déclarons que toute la Bible est la Parole de Dieu et non
pas qu’elle contient ici ou la la Parole de Dieu, nous exprimons que nous
voulons étre interpellés par Dieu a travers tous les textes de la Bible.

Lorsque nous disons vouloir nous
orienter d’apres la Bible, c’est 1a

une attitude et un objectif que nous
poursuivons de tout notre coeur, mais
ce n'est pas une position que nous
revendiquons pour nous-memes.>®

Nous voulons nous orienter dans notre vie et notre foi d'aprés la Bible
parce que nous pensons que c’est une facon de vivre en disciple de Jé-
sus. Nous savons que nous sommes profondément marqués par notre
culture®® nos lacunes®' et notre « surdité » spirituelle.®? C'est pourquoi
nous voulons faire tous nos efforts afin d'étre toujours fidéles a la
Bible, d’interpréter et d'appliquer correctement les textes bibliques.®®
Nous croyons que la Bible a été écrite pour nous, bien qu’a I'ori-
gine nous n’en étions pas les premiers destinataires. Les textes
bibliques proviennent de plusieurs époques qui différent grande-
ment de celle d'aujourd’hui.®* Certains de ces textes appartiennent
a des cultures de communication bien différentes de celles aux-
quelles nous sommes habitués. lls utilisent parfois des images et
des comparaisons qui hous sont étrangeres. lIs restent silencieux
lorsque nous voudrions en savoir plus, ou nous donnent des détails
lorsqu’un résumé suffirait.>® Les textes bibliques traitent d'abord

des questions qui se sont posées dans les circonstances concretes
de I'époque.®® Les écarts dans le temps, dans les valeurs sociales
et culturelles peuvent facilement conduire a une mauvaise com-
préhension des déclarations bibliques.®’

Chaque personne lit la Bible a travers ses « lunettes » teintes par ses
expériences et connaissances. Il y a donc le danger que nous discer-
nions des intentions qui sont étrangeres au texte ou que nous sup-
primions des pensées qui y sont.%® Ainsi, tout lecteur de la Bible peut
involontairement devenir un « critique de la Bible » s'il ne laisse pas
la Bible dire ce qu'elle veut exprimer.®® Il peut facilement arriver, lors
de discussions, que nous ne défendions pas le message du texte bi-
blique, mais plutét notre compréhension du texte biblique.” Méme si
nous professons tous ensemble notre foi dans la Bible et appliquons
certains principes d'interprétation (comme nous le faisons ici), diffé-
rentes interprétations peuvent encore se présenter. Une confession
commune ne garantit pas une compréhension uniforme de la Bible.”!
Nous ne reconnaitrons et ne comprendrons jamais pleinement Dieu
et ses actions.”> Gottes Wahrheit ist umfassend und vollkommen.”
La vérité de Dieu est compléte et parfaite..”* C'est ensemble, dans
I'unité et I'amour que nous nous efforcerons de grandir en connais-
sance.”” Les lignes directrices suivantes veulent nous étre une aide.

Les textes bibliques doivent étre
compris a partir de leur contexte ainsi
que de I'ensemble du canon biblique.

En tant qu’« Ecriture »7® la Bible forme une unité et, en méme temps,
une diversité lorsqu’il est parlé « des Ecritures ».77 L'unité ne doit pas
étre mise en avant au détriment de la diversité, ni vice versa.’®

Chaque texte doit étre compris dans son contexte.” La significa-
tion de mots et de passages decoule des contextes plus larges dans
lesquels ils se trouvent.t° Nous considérons la Bible entiere comme



14

fournissant le contexte général, selon le principe de la Réforme :
« I'Ecriture Sainte est son propre interpréte ».8 Pour l'interpréta-
tion des textes et une compréehension systématique des contextes
bibliques, s'applique ce qui suit: l'interprétation qui correspond le
mieux a I'ensemble des textes bibliques est a préférer.

Les textes ne sont pas liés a leurs époques dans le sens ou une
grande partie de leur contenu serait dépassée aujourd'hui. lls ne
sont pas nhon plus intemporels, c’est-a-dire que toutes les déclara-
tions sont applicables de la méme maniéere a toutes les époques. Les
textes bibliques ont été formulés dans des situations concreétes et
doivent donc étre compris en fonction de leur époque.??

L'Ancien Testament doit étre
compris a partir du Nouveau et
le Nouveau Testament a partir de
I'Ancien. Les deux doivent étre
compris a partir du Christ.??

Parfois I'Ancien et le Nouveau Testament mettent a jour des
éléments qui sont en tension, mais qui ne sont pas opposeés. ||
existe comme des fils rouges entre I'Ancien et le Nouveau Testa-
ment (continuité). Le Dieu de I'Ancien et du Nouveau Testament
est le méme.® |l est décrit dans ces deux parties comme saint et
parfait,®® aimant et plein de grace®® étant juste et juge®” Cependant,
il y a aussi des différences entre les deux testaments (discontinui-
té). Celles-ci concernent notamment ['établissement de la « nou-
velle alliance » par Jésus® et la définition et le fonctionnement du
peuple de Dieu.®® L'Ancien Testament donne aux écrits du Nouveau
Testament un fondement théologique et historique. Le Nouveau
Testament doit donc étre compris a partir de I'Ancien.®® Parce que
par le Christ, I'Ancien Testament s'est accompli®’ et que par Iui « le

mystére » a été révélé (il est question de révélation progressive),®?
I'Ancien Testament doit a son tour étre compris a partir du Christ.*®
Le lecteur du Nouveau Testament est supposé connaitre I’Ancien
et vice-versa. L'’Ancien donne au Nouveau son contexte et inver-
sement. Pour nous chrétiens, la priorité est donnée au Nouveau
Testament et a Jésus-Christ, celui « qui suscite la foi et la méne a
la perfection » et qui est la « Parole de Dieu » en personne.

Les textes de la Bible doivent

étre compris selon leurs genres
littéraires, leurs formes linguistiques
et leurs intentions originales.

La Bible contient des textes de tous genres tels que ['histoire, la
poésie, la littérature de sagesse, les prieres, la prophétie, I'apoca-
lyptique et les énonceés doctrinaux. En outre, les textes contiennent
des formes linguistiques telles que des métaphores, des paraboles,
des typologies ou des citations de déclarations erronées.> Les dé-
clarations doivent étre interprétées en tenant compte des genres
littéraires et des figures de style.®®

Les coutumes littéraires des différentes époques®” doivent égale-
ment étre identifiées. Il s'agit notamment des récits non chronolo-
giques, de la disposition thématique des contenus, de la citation libre
ou sélective, de descriptions de la nature selon les observations de
I'époque, des exagérations rhétoriques,®® des généralisations ou ap-
proximations®® ainsi que des irrégularités de grammaire et d'ortho-
graphe. Une évaluation négative de ces coutumes sur la base de nos
attentes logiques de notre monde occidental n'est pas admissible.’®®
Il est juste de comprendre un texte biblique littéralement s'il veut
étre compris ainsi vu son genre littéraire, sa forme et les maniéres
de communiquer de I'époque, et cela est faux si ce n'est pas le cas.’”



16

A premiére vue, il peut y avoir des incohérences dans les textes bi-
bliques.’® Nous les comprenons comme des expressions de coutumes
différentes en ce qui est de la précision des détails ou comme des
« raits humains » des auteurs. D'autre part, nous voulons « vivre avec
des tensions et des ‘contradictions’ [apparentes] et rester ouverts a
I'idée que cela pourrait étre le résultat de notre maniére de penser ».
« Nous voulons humblement supporter ce que nous percevons comme
étant des tensions, [...] et rester ouverts a des solutions a venir »'°

« Si nous voulons respecter |'autorité des auteurs bibliques, nous
devons les comprendre comme ils veulent étre compris. »'°* En
ce sens, nous souscrivons aux mots de I'Engagement de Lausanne :
« Elle [la Parole écrite de Dieu] est sans erreur dans tout ce qu'elle
affirme ».° Les déclarations que la Bible affirme sont fiables, dignes
de foi et vraies, lorsqu’elles sont comprises selon leurs contextes
culturels, leurs genres et leurs intentions originelles.'°®

Au-dela de la signification originale, les textes bibliques peuvent avoir
une signification symbolique ou exemplaire. Ainsi, les auteurs du Nou-
veau Testament se référent parfois aux textes de I'Ancien Testament
et leur donnent une interprétation large..'”” Parce que Dieu les a inspi-
rés, la signification des textes bibliques peut dépasser la compréhen-
sion limitée des écrivains humains.’®® Ces nouvelles interprétations ne
doivent pas étre arbitraires, mais toujours tenir compte de l'intention
originale de la déclaration et considérer le contexte biblique global.

Les intentions et les principes qui sous-
tendent les textes bibliques doivent
étre distingués des applications

liées al'époque ou a la culture.

Un principe universellement valable peut trouver une application
lice a I'époque ou a la culture dans un texte qui n'est pas lui-méme

universellement valable.”® Cela signifie : toutes les déclarations
d'un texte ne sont pas toujours universellement valables, mais
seulement les principes et les intentions qui les sous-tendent.
Une déclaration peut étre liée a une époque ou a une culture, mais
en méme temps elle contient une vérité universellement valable qui
doit étre reconnue.”® Ainsi, la demande répétée de se saluer avec
le « saint baiser »,""montre que les chrétiens devraient s’apprécier
les uns les autres. Le principe d'estime est universel. L'application
concrete - s'embrasser, tendre la main ou autre - peut varier en
fonction de la situation et de la culture.”?

La decouverte de ces intentions et principes qui sous-tendent les
textes ne doit pas étre arbitraire, mais nécessite qu’une attention
particuliere soit accordée au contexte biblique dans son esemble.
Cela ne relativise pas l'autorité de la Bible. Nous reconnaissons ce-
pendant que les textes bibliques ont d'abord été écrits dans des
situations concrétes qui sont différentes de celles d'aujourd'hui.™
Le caractére de Dieu, cependant, n'est pas revelé uniquement dans
les déclarations doctrinales et les principes spirituels. C'est précisé-
ment dans ses actions historiques que nous comprenons Dieu, qui
il est et comment nous devons vivre.™ Trop insister sur les prin-
cipes et les déclarations doctrinales pourrait réduire la signification
importante des textes narratifs ou poétiques de la Bible."™ Ce sont
surtout les textes historiques de Ia Bible et les paraboles de Jéesus
qui hous montrent la nature de Dieu et ses maniéres d'agir qui nous
sont données en exemple.



18

La nature contraignante des
déclarations bibliques et éthiques
pour aujourd'hui est influencée par la
question de savoir si elles sont restées
les mémes dans tous les contextes de
I’histoire biblique et si elles étaient

en harmonie ou en contradiction

avec la culture de I'époque.

La Bible contient des déclarations et des enseignements qui s'ap-
pliquent a toutes les cultures et situations (par exemple, les dix
commandements). Mais, elle fait également des déclarations dans
lesquelles la Bible dans son ensemble indique clairement qu'elles
ne sont destinées qu'a certaines situations.""® Un critere pour re-
connaitre cette différence est de vérifier si la déclaration éthique
reste la méme tout au long de la Bible ou si elle change. Les évalua-
tions éthiques qui restent les mémes dans différents contextes
sociaux et culturels ont plus de chances d'étre universellement
valables que les déclarations qui ne produisent pas de résultat
univoque dans la Bible."”

Un critére supplémentaire pour la nature contraignante des décla-
rations éthiques pour aujourd'hui est de savoir si les déclarations
€taient en harmonie ou en contradiction avec l'environnement
culturel de leur époque. Les déclarations éthiques qui contredisent
ou dépassent la culture de leur époque ont plus de chances d'étre
généralement valables que les déclarations qui correspondent
a la culture de I'époque. Ainsi, I'appel a aimer ses ennemis'® ou
le devoir des maris d'aimer leurs femmes comme le Christ a aimé
I'église™ vont bien au-dela de la culture de cette époque. Ces ex-
hortations étaient, déja a I'époque, des traits identitaires de la com-
munauté chrétienne et le restent aujourd'hui.’?®

Par le moyen de la Bible, Dieu
veut faconner notre foi, nos
pensées, actions et vies.

Tous les principes d'interprétation et maniéres de penser que
nous venons de présenter sont destinés a nous aider a com-
prendre et a appliquer correctement les textes de la Bible. En
lisant des textes bibliques, nous ne pouvons éviter de les conside-
rer avec nos idées préconcues. Cependant, en tant qu'apprenants,
nous aimerions que les textes complétent et modifient notre com-
préhension, afin que lorsque nous les regardons a nouveau, nous
comprenions encore mieux et plus profondément le message de ces
textes, ce qui permet de compléter et de modifier a nouveau notre
compréhension antérieure (spirale herméneutique'').

L'amour pour Dieu et I'orientation d’aprés ses instructions sont in-
séparables.??En tant que lecteurs de la Bible, nous voulons renou-
veler notre pensée,’?® nos actions' et notre esprit.””® La Bible ne
veut pas seulement transmettre des connaissances. Elle veut nous
rendre aptes a la vie, nous equiper pour le ministere, former notre
caractére, renforcer notre amour pour Dieu et les hommes. Ce fai-
sant, nous constatons souvent que la lecture de la Bible engendre
la foi'?® et que Dieu nous y rencontre.'?” L'exploration des textes bi-
bliques est possible a tout un chacun. Mais lorsque la lecture nous
interpelle personnellement, nous affecte et faconne nos pensées
et nos actions, cela n’est possible que par I'action du Saint-Es-
prit.'?®

C’est ainsi que nous partageons la déclaration de I'engagement de
Lausanne : « le Saint-Esprit continue a nous parler aujourd’hui ; dans
chaque culture il illumine I'intelligence du peuple de Dieu afin qu’il
percoive personnellement et de facon nouvelle la vérité divine et il
révéle ainsi a I'Eglise entiére la sagesse infiniment variée de Dieu. »

19



20

Annexe

Cf. « Maintenir la valeur de la Bible a un niveau élevé », prise de position de la
FEG Suisse, 2.

En faisant référence a des auteurs ou a des ceuvres, nous ne faisons pas une
déclaration fondamentale et complete a leur sujet.

Cf. Ac 15.

Cf. Ps 19.8-11; 119.162.

On parle aussi de I'« histoire du salut », de « récit principal » ou de « métarecit ».
Cf. C. Bartholomew et Michael W. Goheen, The Drama of Scripture: Finding Our
Place in the Biblical Story, Londres, SPCK Publishing, 2014 ; N. T. Wright, Das
Neue Testament und das Volk Gottes, Marburg, Francke, 2011, Chapitre 5, en
particulier la section 3, Theologie, Erzahlung und Autoritat, 187-192. Cf. égale-
ment I'approche visant a rendre fécond le concept du drame pour une théologie
canonique, dans K. Vanhoozer, The Drama of Doctrine : A Canonical-Linguistic
Approach to Christian Theology, Westminster, John Knox, 2005.

Bartholomée et Goheen fournissent une introduction utile a ces vérités théolo-
giques dans leurs références littéraires et historiques.

Cf. par exemple Gn 6.5-7 avec 8.21.

Ro 1.20.

Siegfried Kettling, Vom Umgang mit der Heiligen Schrift, 58, Theo Schneider,
Gnadauer Kongress fur evangelistische Frauenarbeit : Schritte wagen, Marburg
et Dillenburg, 31-59.

Ou un canon ou une collection.

Selon la maniére protestante de compter.

En Grec : biblos, d'ou le mot « Bible ».

Cf. Phil 2.8. Heinzpeter Hempelmann, Nicht auf der Schrift, sondern unter ihr:
Grundsatze und Grundzuge einer Hermeneutik der Demut, Lahr, Mission Lie-
benzell, 2004, 86-93.

1Co 15.3-19 ; Andy Stanley, Irresistible, 298. Déja pendant I'activité publique
de Jésus, il y avait des personnes qui croyaient en lui en tant que Messie (Mt
16.16 ; Mc 8.29 ; Lc 9.20 ; Jn 11.27.), ce qui pouvait étre étayé par des décla-
rations de I'Ancien Testament (cf. Lc 4.18-21 et Mt 11.5 avec Es 35.5-6 ; 61.1).
Mais entre la crucifixion et la résurrection, cette foi s'est rapidement évaporée
(cf. Lc 24.19-23 ; Jn 20.9 ; 1Co 15.14, 17, 19).

1Co 15.4 ; Lc 24.44-46 ; Jn 5.39; Jn 20.9.

Andy Stanley, Irresistible, 294.

En plus de la Bible, il existe d'autres sources textuelles anciennes, mais elles
n'ont pas la méme force contraignante pour nous.

Timothy Keller: Warum Gott? Vernunftiger Glaube oder Irrlicht der Menschheit?
GieB3en: Brunnen, 2010, 128.

Eph 2.20-21. John Wenham: Jesus und die Bibel: Autoritat, Kanon und Text
des Alten und Neuen Testaments, Holzgerlingen: Hanssler, 2000, 21.

20

21

22

23

25

26

Le terme « mot » est utilisé ici comme un terme collectif et pour une
pluralité de mots, car il est également utilisé dans des formulations telles
que « avant-propos » et « reponse », ou « mot » est utilisé dans le sens
de « déclaration » ou « message » (cf. Ro 13.9; Col 1.5, 25-27 ; 1Jn 2.4-5).
Dans I'Ancien Testament, « parole du Seigneur » est un terme permanent
(terminus technicus) pour une révélation prophétique de la parole. Gerhard
von Rad, Theologie des Alten Testaments, Munich. Dans le Nouveau
Testament, les Ecritures hébraiques sont appelées « Parole de Dieu » (cf.
Jn 10.34-35; Mc 7.13 ; Mt 19.4-5 ; cf. Ro 9.17 avec Ex 9.13-16 ; cf. Ga 3.8
avec Gn 12.1-3). Jésus appelle ses paroles les paroles de Dieu (Jn 8.37,47),
Paul appelle sa prédication la parole de Dieu (1Th 2.13).

Jésus fait référence a la création du monde et des étres humains (Mc 10.6-
8 ; Mt 19.4-5), Abel (Lc 11.51), Noé (Mt 24.37,39 ; Lc 17.26-27), Abraham (Jn
8.56), Sodome et Gomorrhe (Mt 10.15; 11.23-24 ; Lc 10.12), Isaac et Jacob
(Mt 8.11; Lc 13.28), la manne (Jn 6.31-49. 58), le serpent exalté dans le
désert (Jn 3.14), la loi donnée par Moise (Mt 8.4;19.8; Mk 1.44 ; 7.10; 10,5 ;
12.26 ; Lk. 5.14 ; 20.37 ; Jn 5.46 ; 7.19,22), David et les pains de proposition
(Mt 12.3-4 ; Mc 2.25-26 ; Lc 6.3-4), David comme psalmiste (Mt 22.43 ;

Mc 12.36 ; Lc 20,42), Salomon (Mt 6.29 ; 12.42 ; Lc 11.31; 12.27), Isaie (Mc
7.6 ; Mt 13.14), Elie (Lc 4.25-26), Elisée (Lc 4.27), Jonas (Mt 12.39-41; Lc

11.29-32), Zacharie (Lc 11.51), les souffrances des prophetes (Mt 5.12 ; 13.57 ;

21.34-36; 23.29-37; Mc 6.4 ; 12.2-5; Lc 4.24 ; 6.23 ; 11.47-51; 13.34 ;
20,10-12, Jn 4.44 ; cf. Lc 6.26) ; John Wenham, Jesus und die Bibel, 27.

Mt 22.37-40.

Mt 7.12.

« La loi et les prophetes » ; cf. Mt 5.17 ; 11.13 ; Lc 16.16 ; Jn 1.45 ; John
Wenham, Jesus und die Bibel, 35-36.

Jn 10.34 ; 15.25 ; cf. 12.34. Nous ne traduisons pas le mot torah par « loi »
mais par « instruction ». Le nom torah est dérivé du verbe jara, qui dans
cette forme verbale (hifil) signifie « enseigner » (cf. Ex 4.12,15 ; 24.12 ; Lév
10.11; Dt 17.10). Il s'agit donc d'enseignement et d'instruction. La « loi »,
traduction communément admise, donne une fausse impression. Le mot
est utilisé dans I’Ancien Testament de différentes maniéres, mais l'idée
sous-jacente d’ « enseignement » est commune a tous. Harvey Warren,

« Torah », 39, dans Michael Berenbaum et Fred Skolnik (eds.), Encyclopae-
dia Judaica, Vol. 20, 2e éd., Detroit, Macmillan Reference, 2007, 39-46. Cf.
Es 2.3;Mi4.2; Job22.22;Ps78.1;Pr1.8;3.1;4.2;6.20,23;7.2;13.14;
31.26 ; Es 1.10; 8.16, 20 ; 42.4; 51.4 ; Ez 7.26 ; 43.12; Zac 7.12 ; Mi 2.6-9.
Lc 24.27,44-45 ; cf. Mt 21.42 ; 22.29 ; 26.54 ; Mc 12.24 ; 14.49 ; Jn 2.22 ;
13.18 ; 19.24, 28, 36-37.

Jn 10.34-35 ; Mc 7.13 ; Fritz Rienecker et Gerhard Maier, Lexikon zur Bibel,
Wuppertal, Brockhaus, 1994, 1428. Jésus décrit un commentaire dans le
récit de la création comme étant la parole de Dieu (Mt 19.4-5 ; Gn 2.24)

et la parole de Moise comme étant la parole de Dieu (Mc 7.10-13). Jésus
affirme d’une prophétie d'Esaie que « le Seigneur a parlé » (Mc 7.6 ; Es
29.13) et déclare que David a prophétisé par le Saint-Esprit (Mc 12.36 ; cf.
Ac 2.30 ; Mt 1.22-23; 22.43). John Wenham, Jesus und die Bibel, 41, 57.

21



22

28
29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

Jn 10.35; cf. Mt 5.18 ; Lc 16.17.

Jn 5.39.

Mt 26.54 ; 1Co 15.3-4 ; Lc 18.31; 22.37 ; 24.25-27; 44-49 ; Mt 5.17-18 ; 11.5-6 ;
Jn 12.38-41;15.25;17.12 ; cf. Ac 17.2-3; 18.28 ; 26.22-24 ; 28.23-27. Stefan
Felber, « Quellenstudien zu Schriftverstandnis und Schriftgebrauch », Docu-
ments de cours donnés a la Faculté de théologie St. Chrischona, automne 2018.
Outre I'Esprit (Jn 15.26 ; cf. 1Jn 5.6-9), ses ceuvres (Jn 5.36 ; 10.25), le Pere (Jn
5.37; 8.18) et les apotres (Jn 15.27 ; Ac 1.8).

Cain et Abel (Hé 1.4 ; 12.24 ; 1Jn 3.12 ; Jude 11), Hénoc (Hé 11.5 ; Jude 14),
Noé (Hé 11.7 ; 1Pi 3.20 ; 2Pi 2.5), Abraham (39 fois en dehors des Evanagiles),
Melchizédek (Hé 5.6,10 ; 6.20 ; 7.1-17), Sodome et Gomorrhe et Lot (Ro 9,29 ;
2Pi 2.6-7 ; Jude 7), Joseph (Ac 7.9-18 ; Hé 11.2), Moise (43 fois en dehors des
Evangiles), Koré (Jude 1), Aaron (Hé 9.4), Balaam (2Pi 2.15 ; Jude 11 ; Ap 2.14),
Balak (Ap 2.14), Josué (Ac 7.45 ; Hé 4.8), Rahab (Hé 11.30-31) ; Jacques 2.25),
Gédéon, Barak, Samson, Jeftéh (Hé 11.32 ; Ac 13.20), Samuel (Hé 11.32 ; Ac
13.20), Saul (Ac 13.21), David (19 fois en dehors des évangiles, Salomon (Ac
7.47), Elie (Ro 11.2 ; Jc 5.17), Daniel (Hé 11.33-34), Job (Hé 11.33-34), les souff-
rances des prophetes (Actes 7.52) ; Wenham, Jesus und die Bibel, 109-110.

Ac 2.16-21, 25-28, 34-35; 3.18-26 ; 4.10-11; 17.2-3 ; 11 (cf. Jn 5.39) ; 18.28 ;
26.22-24 ; 28.23-27 ; Eckhard J. Schnabel, «Die Gemeinde des Neuen Bundes
in Kontinuitat und Diskontinuitat zur Gemeinde des Alten Bundes», 172, in Ger-
hard Maier (éd.), Israel in Geschichte und Gegenwart, Wuppertal, R. Brockhaus,
Giessen: Brunnen, 1996, 147-213. Les discours de Dieu et les discours de Moise
sont mis en équation (1Co 9.9 ; cf. Jos 8.30-35). Il est dit que le Saint Esprit a
parlé par l'intermédiaire de David (Ac 1.16 ; 4.25 ; cf. Ac 13.35; Hé 1.6-10 ; 3.7)
et d'Isaie (Ac 28.25 ; cf. Mt 2.17 ; Ac 2.16). Les termes « les Ecritures disent »
et « ainsi parle le Seigneur » sont traités de facon interchangeable (cf. Ro 9.17
avec Ex 9.13-16 ; cf. Ga 3.8 avec Gn 12.1-3). John Wenham, Jesus und die
Bibel, 112.

Il est possible que des écrits du Nouveau Testament soient également inclus ;
cf. 1Tim 5.18 ; Lc 10,7 ; Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel: Grundsatze zur
Auslegung und Anwendung biblischer Texte: Ein offenbarungstheologischer
Standpunkt, Hammerbricke, Jota Publikation, 2015, 22, 103.

2Tim 3.16-17 ; Gerhard Maier, Biblische Hermeneutik, Wuppertal, Brockhaus.
1998, 100-105.

2Pi 1.20-21 Gerhard Maier, Biblische Hermeneutik, 89-91.

Lc 10,16. Jésus dit de ses paroles qu’elles sont paroles de Dieu (Jn 8.37-47). Il
prie tout particulierement pour ses apétres, a qui il @ confié la parole du Pére et
au travers de laquelle d'autres doivent parvenir a la foi en Jésus (Jn 17.6-20).
Jésus a instruit ses apotres, déclarant que son Esprit Saint (cf. Ro 8.9 ; 1Pi 1.11)
leur « rappellerait tout » ce qu'il leur avait enseigné, et « leur enseignerait

tout » (Jn 14.26 ; 16.12-13). Ainsi, I'apétre Paul (1Co 15.5-11 ; 2Pi 3.15) déclare
avoir recu I'évangile par une révélation de Jésus-Christ (Gal 1.8,11-12), que le
Christ parle en lui (2Co13.3), que sa prédication est la parole de Dieu (1Th 2.13)
et qu'il est enseigné par I'Esprit (1Co 2.10,13 ; 7.40 ; 14.37 ; 2C03.5-6 ; 4.13).
1Co 11.2; 2Th 2.15; 3.6 ; Jud 3,20.

1Co 3.11; Ep 2.20 ; Ac 2.42 ; cf. Mt 16.16-18 ; Ga 2.9 ; Hé 2.2-4 ; Jacob Thies-

40

41

42

43

44

45

46

sen, Hermeneutik der Bibel, 71.

Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 75 ; John Wenham, Jesus und die
Bibel, 183-185 Dans ses lettres, Paul reprend de nombreuses déclarations de
Jésus tirées des évangiles synoptiques (Matthieu, Marc et Luc, par exemple

Ro 2.1. Lc 6.37 ; Ro 12.14.21 ; Lc 6.27-28 ; Ro 13.8-11; Mc 12.28-34 ; Ro 14.14,
Mc 7.15; Ro 14.17, Mt 6.25. 31-33 ; 1C0 5.6, Lc 13.21; Mc 8.14-15 ; 1Co 7.10, Lc
16.18 ; 1Co 9.14, Lc 10,7 ; 1Co 11.23-25 ; Mc 14.22-24 ; Lc 22.19-20; 1Co0 13.2 ;
Mt 17.20 ; 2Co 1.17, Mt 5.37 ; Ph 2.15, Mt 5.14 ; 1Th 5.2,4 ; Lc 12.39-40) Cela
suggeére que les rapports qui y sont contenus lui étaient connus (John Wen-
ham, Jesus und die Bibel, 182). Vers 100 apres J.-C., les quatre évangiles et

les 13 lettres de Paul (cf. aussi 2Pi 3.16) ont été établis comme fondement du
Nouveau Testament (Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 81). La premiére
liste des 27 écrits du Nouveau Testament se trouve dans la lettre de Paques
d'Athanase (367 apres J.-C.) (Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 83). Ce
canon a été confirmé aux synodes d'Hippone (393 aprés J.-C.) et de Carthage
(397 aprés J.-C.) (Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 95).

Dés le début, les textes du Nouveau Testament ont été appelés « Ecritures »
et ont été mis sur un pied d'égalité avec les Ecritures de I'Ancien Testament (2
P 3.15-16 ; 1.20-21; cf. Col 4.16 ; cf. 1Tm 5.18 avec Lc 10.7). Déja en 115 apres
J.-C., Polycarpe de Smyrne (12.1) cite les Psaumes et la Lettre aux Ephésiens
comme « Ecritures », dans la 2e lettre de CLémens (entre 75 et 170 aprés J.-
C.). Aprés une citation d'lsaie, un passage de I'Evangile de Matthieu est inséré
comme « Ecriture » (2.4). Dans |'épitre de Barnabé (entre 70 et 132 aprés
J.-C.), un passage de I'évangile de Matthieu est appelé « écriture » (4.14). John
Wenham, Jesus und die Bibel, 147.181. « En ce qui concerne son évangile, Jean
utilise le terme technique ‘il est écrit' (graptai) en Jn 20.30-31 [...] », expression
utilisée par ailleurs lorsqu’on se référe a I'Ancien Testament (Jn 8.17 ; cf. Mt
2.5;4.4,6,7,10;11.10; 21.13 ; 26.24,31; Mk 1.2 ; 7.6 ; 9.12,13 ; 11.17 ; 14.21.27 ;
Lk 2.23;3.4;4.4,8,10 ; Lk 7.27 ; 10.26 ; 19.46 ; 24.46 ; cf. Jn 2.17 ; 6.31.45 ;
10.34 ; 12.14,16 ; 15.25). Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 76.

Si nous mettons en doute l'autorité de I'Ancien Testament, nous mettons €ga-
lement en doute I'autorité du Nouveau Testament, puisque le Nouveau Testa-
ment confirme I'autorité de I'Ancien Testament et que le Nouveau Testament,
comme I'Ancien Testament, est appelé « Ecriture ».

Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 78, 82. Compte rendu détaillé de la ge-
nése du canon du Nouveau Testament. Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel,
71-101; John Wenham, Jesus und die Bibel, 175-185.

« Den Wert der Bibel hochhalten », prise de position des églises libres en Suisse
germanophone, 2.13. Ainsi, le Symbole des Apdtres est une version développée
d'un ancien Credo romain. Le Symbole de Nicée a été confirmé aux Synodes de
Constantinople (381 aprés J.-C.) et de Chalcédoine (451 aprées J.-C.).

Quelques passages peu nombreux sont dictés, par exemple Ex 34.27 ; Jr 30.2 ;
Ap 2-3; cf. « Den Wert der Bibel hochhalten », 2.10.

Ferdinand Hahn, « Das Zeugnis des Neuen Testaments in seiner Vielfalt und
Einheit», Kerygma und Dogma, 2002, 167 ; Christian Haslebacher, Yes, she
can! Die Rolle der Frau in der Gemeinde: Ein bibelfestes Pladoyer, Bale, Fontis,
2016, 22.



24

47

48
49

50

51
52
53
54
55
56

57

58

59

60

62

63

Cf. Jn 20.30-31; 21.24-25; Lc 1.1-4 ; Gerhard Maier, Biblische Hermeneutik,
108 ; cf. Roger Liebi, Bibelauslegung - aber wie? Jacob Thiessen, Hermeneutik
der Bibel.

Comme dans 1Co 1.14-16 ou Paul dit avoir presque oublié une chose.

Par exemple : Gal 5.12 : Langage sévére.

Par exemple : 2Tim 4.9-13 , Den Wert der Bibel hochhalten, Positionspapier
FEG Suisse, 2.10.

Cf. 2Co 3.6 ; 1Pi 3.18.

Siegfried Kettling, « Vom Umgang », 39.

Siegfried Kettling, « Vom Umgang », 40.59.

Siegfried Kettling, « Vom Umgang », 39.

Siegfried Kettling, « Vom Umgang », 56.

Gerhard Maier, Biblische Hermeneutik, 45.

Il est parfois expliqué que la communauté des croyants équipée par I'Esprit, a
le pouvoir et I'autorité de réinterpréter les déclarations ou méme de réinter-
préter toute la Bible, puisqu’il est question d'interdire (de lier) et de permettre
(delier) (cf. Mt 16.19 ; 18.18-20 ; Jn 16.13)» (cf. Bell: Jesus unplugged: Authen-
tisch gelebtes Christsein der heutigen Generation im 21. Jahrhundert.

Giessen, Brunnen, 2006, 45). L'application de ce principe est partiellement
reconnue dans les Actes 15.28-29. Cependant, I'attitude de Dieu face a diver-
ses questions - ce que Dieu trouve bon ou mauvais - telle que véhiculée par

la Bible ne peut étre modifiée, annulée ou relativisée par la communauté des
croyants spirituellement doués. En particulier, Actes 15 montre clairement a
quel point les déclarations bibliques ont été respectées lorsque les chrétiens
paiens vivant parmi les chrétiens juifs ont recu les instructions qui s'appliquent
aux étrangers vivant parmi le peuple d'lsraél selon Genese 17 et 18 : interdic-
tion du sacrifice fait aux idoles, du sang, de I'étouffement et de la fornication
(Lév 17.7-9.10-12.13-15 ; 18.6-26) Cf. Heinzpeter Hempelmann, Nicht auf der
Schrift, 66-68.

Cette déclaration interconfessionnelle formulée en 1974 sous la présidence de
I'évangéliste américain Billy Graham, est un document important qui refléte le
consensus théologique d’un large pan du christianisme évangélique multicolore.
Heinzpeter Hempelmann, Nicht auf der Schrift, 24-25. Avec Hempelmann,
nous partageaons la position et disons que notre attitude, notre intention et
notre but sont d’étre aussi fidéles que possible a la Bible. Sur certains points,
nous ne partageons pas les positions des chrétiens qui pensent difféeremment
de nous. Si nous le faisons, ce n'est pas parce que, par exemple, nous aurions
une attitude libérale et ne voulions pas vraiment prendre la Bible au sérieux,
mais parce que nous considérons que, en tenant compte de I'état actuel de nos
connaissances, l'autre position n'est pas suffisamment fidele a la Bible dans son
ensemble(30).

Ainsi, les déclarations bibliques ont €té et sont, en partie, interprétées autre-
ment dans différentes cultures, différents milieux et différentes époques de
I'histoire de I'Eglise.

1Jn 1.8 ; 1Co 13.9.

Cf.Mc 12.24 ; Jn 8.43 ; 1Co 1.18 ; 2.14; 2Co 3.15; 1Ti 1.7.

« |l nous est interdit de devenir esclaves de Ia tradition humaine, [...] méme de

64

65

66

67

68

69
70

71

72
73
74

75

76
77
78
79
80

81

la tradition ‘évangélique’. Nous ne devons jamais présumer de I'exactitude ab-
solue de nos propres modes de pensée et d'action et nous absoudre du devoir
de les examiner et de les transformer a la lumiére de I'Ecriture. » J. . Packer,
« Fundamentalism » and the Word of God: Some Evangelical Principles, Grand
Rapids, William B. Eerdmans, 1958, 70. « La marque de la foi évangélique
authentique n'est pas la répétition irréfléchie des anciennes traditions, mais la
volonté de soumettre chaque tradition, aussi ancienne soit-elle, a un nouvel
examen biblique et, si nécessaire, a une révision. John R. W. Stott, Christianity
Today, 9 janvier 1996, 28.

Il existe des différences linguistiques, religieuses, sociales, politiques et cultu-
relles importantes.

Christoph Stenschke, « Sehen lernen », 10, dans Ulrich Wendel (eds.), Dem
Wort Gottes auf der Spur: 21 Methoden der Bibelauslegung, Witten, SCM R.
Brockhaus, 2015, 9-16.

Ferdinand W. Horn, « Vielfalt und Einheit der neutestamentlichen Botschaft »,
379, 375, in Karl-Wilhelm Niebuhr (eds.), Grundinformation Neues Testament,
Gottingen, Vandenhoeck et Ruprecht, 2000, 371-387.

Cf. Ac 8.30-31; Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 10.

Gordon D. Fee et Douglas Stuart, Effektives Bibelstudium: Die Bibel verstehen und
auslegen, Giessen, Brunnen, 2003, 17 ; Christian Haslebacher, Yes, she can!, 18.
Heinzpeter Hempelmann, Nicht auf der Schrift, 38-39.

I. Howard Marshall, Beyond the Bible: Moving from Scripture to Theology,
Grand Rapids, Baker Academic, 2004, 31-32.

Cf. « Den Wert der Bibel hochhalten », prise de position de la FEG (Eglises
libres), Suisse, 2.9.

Es 55.8-9.

Dt 32.4;2Sa7.28;R03.4;Hé6.18;In1.14;14.6 ;17.17 ; 18.37.

1Co 13.8-12.

Ep 4.13; R0 12.2; 1C0 12.8 ; Col 1.9-10 ; Ph 1.9-10 ; 2Pi 3.18. Ralf Kaemper,

« Bibelverstandnis und Einheit », 30-31, dans Am Wort Gottes ausgerichtet —
Bibeltreue, Leipzig Arbeitsgemeinsacht der Brudergemeinden im BEFG, 30-31.
2Ti 3.16; Gal 3.8 ; Jn 2.22 ; 7.38,42 ; 10.35; 13.18 ; 17.12 ; 19.24.28 ; 20.9.
2Tim 3.15; Mt 21.42 ; 22.29 ; 26.54 ; Lc 24.27 ; Jn 5.39 ; Ac 17.2,11; 1Co 15.3-4.
Roger Liebi, Bibelauslegung.

Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 36.

Cette approche bénéficie grandement de la réflexion de Wittgenstein et a été
developpée par N. T. Wright pour une hermeéneutique de la Bible. Voir Wright,
Das Neue Testament und das Volk Gottes.

Scriptura scara sui ipsius interpres, Luther WA VII, 97ff ; Gerhard Maier, Bibli-
sche Hermeneutik, 23. « L'interprétation doit étre canonique, c'est-a-dire qu'il
faut toujours partir du principe que I'enseignement de la Bible dans son ensem-
ble fournit le cadre dans lequel nous devons finalement comprendre chaque
passage individuel et dans lequel, en fin de compte, il doit s'insérer. » James |.
Packer, « Kommentar zu Chicago-Erklarung zur Biblischen Hermeneutik », 46,
dans, Thomas Schirrmacher (eds.), Bibeltreue in der Offensive ?! Die drei Chi-
cagoerklarungen zur biblischen Irrtumslosigkeit, Hermeneutik und Anwendung,
Bonn, Kultur und Wissenschaft, 2009, 38-50.

25



26

82

83

84

85

86

87

88
89

90

91

92

93

94

95

96

Heinzpeter Hempelmann Nicht auf der Schrift, 16-17.68.

Cf. Manuel Schmid, Der Offene Theismus als bibeltheologische Reformbewe-
gung, 232-236.

Jn 118 ; HEé 1.1-2; Mt 22.32 ; Ac 3.13; 7.32.

Es 6.3; Ap 4.8; Ex 15.11; 1Sam 2.2 ; Ap 15.4 ; 1Pi 1.15-16 ; Mt 5.48.

Ex 34.6-7 ; Dt 7.8 ; Ps 100.5; 146.8 ; Pr 3.12 ; Es 61.2 ; Jr 31.3; 0s 3.1; 11.8 ;
Jon 4.2;1Jn4.7-11.16 ; Jn 3.16 ; R0 5.8 ; Ep 2.4.

Dt 32.4 ; Ps 48.11; 65.6 ; 97.2 ; 103.6 ; 119,137 ; 145.17 ; Es 45.21; 61.2; Jr
23.6; 33.16 ; Mt 5.29-30 ; 24.45-25.46 ; Jn 5.22-27,30; 8.50 ; Ac 12.23 ; Ro
2.2;1C06.9-10; 11.23-32 ; Ga 5.19-20; 1Je 2.29 ; Ap 19.11; 20,11-15.

Jér 31.31-32; Lc 22.20; 1Co 11.25; 2Co 3.6 ; Hé 8.5-13 ; 9.15; 12.24.

Cf. Ep 2.17-21; Ro 4.1-16 ; 11.17-24 Par exemple, une grande partie des lois de
I'Ancien Testament qui régissaient la coexistence d'lsraél en tant que peuple,
ainsi que les ordres militaires a Israél, ne sont pas appliqués dans I'assem-

blée chrétienne. Les sacrifices de I'Ancien Testament étaient des « signes
avant-coureurs » (Hé 9.9 ; 10,1-2) de la mort de Jésus-Christ et ne sont donc
plus nécessaires aujourd'hui (Hé 10,10.14 ; Jn 1.29 ; 1Co 5.7 ; Jacob Thiessen,
Hermeneutik der Bibel, 155,163,168,175.), c'est pourquoi les lois correspondan-
tes ne sont pas appliquées dans les eglises. Néanmoins, de telles lois peuvent,
par exemple, nous apprendre beaucoup sur I'importance que Dieu accorde

a un peuple qui méne une vie juste et pieuse et sur le sérieux avec lequel il
tient compte de nos transgressions. Il pourrait en étre de méme pour les actes
de jugement de Dieu, tels que décrits (mais pas seulement ; cf. Mt 21.19-20 ;
Ac 5.1-11; 12.22-23) dans I'Ancien Testament, par exemple en lien avec les
Cananéens (Gn 15.13-16 ; Dt 9.5). c’est un avertissement indiquant la gravité
du péché et du jugement (cf. Lc 10.12-15; 13.1-9) et, en revanche, montre la
beauté de la grace et de la réconciliation.

Klyne Snodgrass, « The Use of the Old Testament in the New », 29-30, in Gre-
gory K. Beale (eds.), The Right Doctrine from the Wrong Texts? Essays on the
Use of the Old Testament in the New, Grand Rapids, Baker, 2007, 29-51.

Mt 5.17 ; Lc 24.44 ; Ro 10.4 ; cf. Mc 1.15; Ga 4.4 ; Hé 1.1-2 ; cf. Jn 1.18 ; Mt
13.17.

Ro 16.25-26 ; 1Co 2.7-8 ; Mt 11.25.

Lc 24.27,44-45 ; Ac 8.30-35; cf. Christoph Stenschke, « Sehen lernen », 15.
Cependant, les déclarations de I'Ancien Testament doivent d'abord étre com-
prises dans leur contexte d'origine avant d'étre comprises dans une deuxiéme
étape au travers du Nouveau Testament. Julius Steinberg, « Darf oder muss
man Christus im Alten Testament finden », 159-160, dans : Ulrich Wendel (éd.),
Dem Wort Gottes auf der Spur: 21 Methoden der Bibelauslegung, Witten, SCM
R. Brockhaus, 2015, 158-168.

Hé 12:2; Jn 1.1-14,18 ; 14.9 ; Col 1.15, selon la devise : « Dieu ressemble a
Jésus ».

Par exemple, dans les déclarations du diable ou des amis de Job (Job 42.7).
Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 147 ; Commentaire de |a Déclaration de
Chicago sur I'inerrance biblique, 27, in Thomas Schirrmacher (Ed.), Bibeltreue
in der Offensive?! Die drei Chicagoerklarungen zur biblischen Irrtumslosigkeit,
Hermeneutik und Anwendung, Bonn, Kultur und Wissenschaft, 2009, 23-30.

97
98
99
100

101

102
103
104
105

106

107

108

109

110

m
12

Conventions.

Hyperboles.

Par exemple en arrondissant des chiffres.

Article XIlIl de la Déclaration de Chicago sur l'inerrance de la Bible et commen-
taire sur la Déclaration de Chicago sur l'inerrance biblique, 27, dans, Thomas
Schirrmacher (Ed.), Bibeltreue in der Offensive?! Die drei Chicagoerklarungen
zur biblischen Irrtumslosigkeit, Hermeneutik und Anwendung, Bonn, Kultur und
Wissenschaft, 2009, 23-30.

Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 13 ; Timothy Keller, Adam, Eva und die
Evolution: Wie Bibel und Wissenschaft zusammenpassen, Giessen, Brunnen,
2018, 16.

Cf. par exemple Mt 10.9-10 et Mc 6.8 ; Mc 10.46 et Lc 18.35.

Heinzpeter Hempelmann, Nicht auf der Schrift, 63-65.

Timothy Keller, Adam, Eva und die Evolution, Giessen, Brunnen, 2018, 16.
Souligné par nous.

Cf. « Den Wert der Bibel hochhalten », prise de position de la FEG Suisse,
2.11.a.

Walter Grundmann, Das Evangelium nach Matthaus, Berlin, Evangelische Ver-
lagsanstalt. 1975, 71-72.

Matthieu, par exemple, comprend des récits de I'Ancien Testament comme

un avant-goQt du temps de Jésus, que Dieu a appelé Israél hors d'Egypte (Mt
2.15), que Jérémie écrivait au sujet de Rachel pleurant sur ses enfants morts
(Mt 2.17-18), qu'Esaie a fait une déclaration sur Zabulon et Nephthali (Mt 4.14-
15) et que Zacharie a recu trente pieces d'argent et les a ensuite données a

un potier (Mt 27.9). Richard N. Longenecker, Biblical Exegesis in the Apostolic
Period, Vancouver, Eerdmans, 1999, 124.

Les références pauliniennes aux événements de I'Ancien Testament sont éga-
lement en partie basées sur des analogies symboliques (par exemple 1Co 10.4 ;
2Co 3.14-16 ; Ga 4.24).

Cf. Ro 16.25-26 ; 1Pi 1.10-12 ; Raymond Brown, « The Sensus Plenior in the
Last Ten Years », 268-269, CBQ 25, 1963.

Gordon D. Fee et Douglas Stuart, Effektives Bibelstudium, 91 ; Jim |. Packer,
Honouring the Written Word of God, Carlisle, Paternoster, 1999, 157 ; Marshall,
Beyond the Bible, 26-27 ; Jacob Thiessen, Hermeneutik der Bibel, 11-12, 177-
178, 246-252.

Heinzpeter Hempelmann, a.a.0., 66-69; Brown 2004, 25, Christian Haslebacher,
a.a.0., 31-32.

Ro 16.16 ; 1Co 16.20 ; 2Co 13.12; 1Th 5.26.

Autres exemples : le commandement de Jésus a ses disciples de laver les

pieds les uns des autres (Jn 13.14) exprime le principe universel selon lequel les
chrétiens doivent se servir humblement les uns les autres et se garder propres
au sens spirituel. L'interdiction de la consommation de viandes provenant d'an-
imaux étouffés ou de sang (Ac 15.20,29) exprime que les chrétiens doivent étre
attentifs a la conscience de leurs concitoyens. L'instruction selon laquelle un
homme ne doit pas prier ou parler de maniere prophétique dans la congréga-
tion avec la téte couverte, contrairement aux prétres juifs (cf. Ex 28.40 ; 29.9 ;
39.28 ; Ez 44.18), mais une femme doit se couvrir la téte (1 Co 11.4-5), exprime

27



28

13

4

5

116

que les hommes et les femmes doivent s'habiller honorablement et se soumet-
tre a I'autorité de Dieu. L'interdiction absolue (Ac 15.20,29 ; 21.25 ; Ap 2.14,20)
ou la permission totale de consommer de la viande sacrifiée aux idoles exprime
que les chrétiens ne doivent adorer que Dieu et faire preuve de considération
pour la conscience de leurs compagnons chrétiens (1Co 8.4-13 ; 10,23-33 ;

Ro 14). L'appel a lever les mains en priant (1Ti 2.12), compte tenu des autres
attitudes de priére mentionnées dans la Bible, ne doit pas étre compris comme
une régle générale, mais exprime que I'on doit se présenter devant Dieu d'une
maniére digne et « sainte » et que la priére ne doit pas seulement étre un ent-
retien amical avec Dieu, mais exprime également la dévotion et le respect pour
Dieu. D'autres positions dans la priere le sont : debout (Gn 18.22 ; 1Sa 1.26 ; Mt
6.5 ; Mc 11.25), a genoux (Ps 95.6 ; Es 45.23 ; Dn 6.11), prosterné (Jos 5.14 ; Mc
7.25; Ap 1.17 ; Mt 17.14), en inclinant la téte (Gn 24.48 ; Ex 12.27 ; Lc 24.5), les
yeux levés au ciel (Ps 25.15; 121.1; Jn 11.41 ; Ac 7.55). Christian Haslebacher,
Yes, she can! 23,32-33,166.

Par exemple, le commentaire de la Déclaration de Chicago sur l'inertie biblique
indique que certains enseignements bibliques sont « faconnes par les coutumes
et les croyances traditionnelles d'une époque particuliére, de sorte que I'appli-
cation de leurs principes aujourd'hui exige une ligne de conduite différente ».
Commentaire sur la Déclaration de Chicago sur l'infaillibilité biblique, 28, dans :
Thomas Schirrmacher (eds.), Bibeltreue in der Offensive ?! Les trois déclara-
tions de Chicago sur l'inerrance, I'herméneutique et I'application de la Bible.
Bonn, Culture et science, 2009, 23-30.

Judy L. Brown, La femme - Appelée au ministére spirituel ? Wuppertal, One
Way, 2004, 25.

Daniel M. Doriani, A Redemptive-Historical Model, 89, in Stanley N. Gundry
(eds.), Four Views on Moving beyond the Bible to Theology. Grand Rapids,
Zondervan, 2009, 75-120.

Ce que, par exemple, I'affirmation selon laquelle Dieu est miséricordieux (par
exemple Ps 86.15) et que les croyants devraient I'étre aussi (Ep 4.32), se
manifeste dans les actions de Dieu et dans les actions du Christ (par exemple
Mt 9.36 ; 14.14 ; 15.32 ; 20.34), c'est-a-dire dans les textes narratifs de la Bible
(Daniel M. Doriani, « A Response to Walter C. Kaiser Jr », 54, dans Stanley

N. Gundry (Ed.), Four Views on Moving beyond the Bible to Theology, Grand
Rapids, Zondervan, 2009, 89). Ainsi, les prophetes et les apdtres bibliques ont
a plusieurs reprises tiré des conclusions des événements historiques (Daniel M.
Doriani, « A Response to Walter C. Kaiser Jr », 87 ; Christian Haslebacher, Yes,
she can! 37).

Kevin J. Vanhoozer, Into the Great « Beyond » : A Theologian's Response to the
Marshall Plan, 92, in I. Howard Marshall (Eds.), Beyond the Bible : Moving from
Scripture to Theology, Grand Rapids, Baker Academic, 2004, 81-95 ; Daniel

M. Doriani, « A Response to Walter C. Kaiser Jr », 54, dans Stanley N. Gundry
(Ed.), Four Views on Moving beyond the Bible to Theology, Grand Rapids, Zon-
dervan, 2009, 51-56.

Cf. article VIII de la Déclaration de Chicago sur I'herméneutique biblique, dans :
Thomas Schirrmacher (Ed.), Bibeltreue in der Offensive ?! Les trois déclarations
de Chicago sur l'inerrance, I'hnerméneutique et I'application de la Bible. Bonn,

nz

ns
9

120

121

122
123
124
125
126

127

128

Culture et science, 2009, mise en lumiere par nos soins.

Cf. note de fin de texte 112.

Mark L. Strauss, « Reflections on Moving beyond the Bible to Theology », 296,
in Stanley N. Gundry (eds.), Four Views on Moving beyond the Bible to Theolo-
gy, Grand Rapids, Zondervan, 2009, 271-298 ; Christian Haslebacher, Yes, she
can! 30-31; Gordon D. Fee et Douglas Stuart, Effektives Bibelstudium.

Mt 5.44.

Ep 5.25.

Mark L. Strauss, « Reflections on Moving beyond the Bible to Theology », 296.
Autres exemples : Le rejet de la fornication, de I'idolatrie, du vol et d'autres

« vices » qui étaient apparemment répandus a Corinthe (1Co 6.9-11) étaient
clairement contre-culturels et restent valables aujourd'hui dans de nombreux
litiges éthiques comparables (Gordon D. Fee et Douglas Stuart, Effektives
Bibelstudium, 90.). Il est vrai que Paul ne prénait pas la libération compléte et
I'égalité des esclaves dans les textes qu'il recevait. Cependant, ses exigences
selon lesquelles I'unité spirituelle des esclaves et des libres (Gal 3.28 ; 1Co 7.22)
devait avoir un effet dans la vie quotidienne commune (Ep 6.9 ; Col 3.22-25),
et sa demande au propriétaire d'esclaves Philémon de reprendre son escla-

ve fugitif comme un frére et un ami (Phm 16-17), contenaient des aspects
profondément contre-culturels qui (malheureusement beaucoup trop tard) ont
fortement contribué a I'abolition de I'esclavage (Mark L. Strauss, « Reflections
on Moving beyond the Bible to Theology », 297). Les actions requises que sont
le lavement des pieds (Jn 13.14) et le « saint baiser » (Ro 16.16 ; 1Co 16.20 ; 2Co
13.12 ; 1Th 5.26, cf. v8) étaient percues comme appréciées dans la culture de
I'époque, ce qui ne serait pas nécessairement percu de la méme maniere dans
la culture occidentale actuelle. IIs ne sont pas aussi contraignants pour nous,
mais ils peuvent toujours étre des pratiques appréciées dans d’autres cultures.
Grant R. Osborne, The Hermeneutical Spiral: A Comprehensive Introduction to
Biblical Interpretation, Downers Grove, Inter-Varsity Press, 1991.

Dt 11.13 ; cf. 6.5 avec 26.16 ; Jn 14.15-16, 21; 15.10.

Ep 4.22-25; Ro 12.2.

Jc1.22; Mt 7.26 ; Ro 2.13.

Ep 4.22-25.

« Autopistie » ; Siegfried Kettling, «Vom Umgang», 44.

A cet égard, la Bible peut étre comprise comme un « moyen de grace »
(medium salutis), comme un « moyen de rencontrer Dieu ». Cf. Stefan Felber,
« Wesen und Wurde des Wortes », 88, dans Stefan Felber (Eds.), Zwischen
Babel und Jerusalem - Aspekte von Sprache und Ubersetzung, Berlin, Frank &
Timme, 2019, 53-121.

Jn 6.45; 1Co 2.13-14 ; 2Co 3.14-18 ; 4.3-7 ; Gerhard Maier, Biblische Herme-
neutik, 38, 40.

29



30

Conseils pratiques
pour lire la Bible

En tant que débutant, ne commence
pas nécessairement a la page 1.

La Bible est un assemblage de 66 livres. Nous te recommandons
de lire la Bible dans cet ordre :

Evangile de Luc

Evangile de Jean

Actes des Apotres

Genese

Exode 1-24, 32-34

Deutéronome 29-34

Premieére lettre de Jean

Lettre (ou épitre) aux Philippiens

Lettre aux Ephésiens

Psaumes
Il existe des aides a la lecture de la Bible qui t'aident a bien dé-
buter et qui te donnent des explications.

Sache que Dieu souhaite te parler.

Dieu est present lorsque tu lis. Prie pour comprendre son mes-
sage pour toi.

Pour comprendre les textes de la Bible, il
est utile de se poser quelques questions.

Voici quelques questions utiles:

Que dit le texte sur Dieu ? Que dit le texte sur le Pere, Jésus et
le Saint-Esprit ?

Que dit le texte de moi ? Quel encouragement ce passage
m’apporte-t-il ? Présente-t-il une exigence ?

Découvre ce que d’autres
pensent du texte de la Bible.

Parle de tes découvertes a quelqu’un.

Pose des questions ouvertes aux responsables de ton église.
Consulte des aides a la lecture de la Bible et des commentaires
pour savoir ce que leurs auteurs pensent des textes bibliques.

Ne sois pas découragé si tu ne
comprends pas tout.

Grace a ton « bon sens » et aux conseils ci-dessus, tu seras en
mesure de comprendre et d'appliquer beaucoup de choses a ta
vie. Plus tu lis la Bible, mieux tu la comprendras.

Mais sache aussi :

Comprendre correctement la Bible est parfois plus compliqué
qu'on ne le pense. Mais il y a des principes utiles a appliquer si
tu n’as pas peur de réfléchir.

Ce sont les principes que nous voulons transmettre dans cette
brochure.

31



. eéglise
W viva

suisse



